Mitopoéticas afro-amazonicas dos turcos encantados e o Festival de Parintins
(Amazonas, Brasil)

Afro-Amazonian mythopoetics of enchanted Turks and the Parintins Festival
(Amazonas, Brazil)

Diogo Jorge de Melo
Universidade Federal do Para - UFPA
Belém — Para

Larice Butel
Secretaria Municipal de Cultura e Turismo de Parintins - SMCTP
Parintins - Amazonas

Resumo

O trabalho consiste em um estudo mitopoético amazonico a partir da epopeia imaginada dos
encantados afro-amazonicos da Familia da Turquia, que tem sua origem nas Cruzadas e, ao se
encantarem, aportaram no territério amazonico. Desvelamos relagdes simbolicas com a Ilha
Encantada de Parintins, local onde ocorre o Festival Folclorico de Parintins em que os bois-
bumbas Caprichoso e Garantido se enfrentam. Somam-se a essas narrativas, as manifestagoes
mitopoéticas materializadas em 2019, quando o Boi Caprichoso inseriu simbolicamente esses
encantados em seu segundo dia de apresentagdo. Uma espetacularizagdo encenada no
Bumbodromo, local do apice das representagdes simbolicas do imaginario amazdnico. Neste
processo de materializagdo, sabemos que muitos destes encantados interferiram diretamente na
producdo artistica do festival, como a Cabocla Mariana, ao manifestar seus desejos para a
encenagdo de sua familia no festival.

Palavras-chave: Mitopoética; Amazdnia; Boi-Bumba.
Abstract

This paper consists of an Amazonian mythopoetic study based on the imagined epic of the
enchanted Afro-Amazonians of the Family of Turkey, which has its origins in the Crusades and,
when enchanted, landed in the Amazonian territory. We unveil symbolic relationships with the
Enchanted Island of Parintins, where the Parintins Folk Festival takes place and Caprichoso and
Garantido face off against each other. In addition to these narratives, the mythopoetic
manifestations materialized in 2019, when Boi Caprichoso symbolically inserted these enchanted
ones in its second day of presentation. A spectacular performance staged at the Bumbodromo,
the site of the apex of symbolic representations of the Amazonian imaginary. In this process of
materialization, we know that many of these enchanted people directly interfered in the artistic
production of the festival, such as Cabocla Mariana, when expressing her wishes for her family
to be staged at the festival.

Keywords: Mythopoetics; Amazon; Boi-Bumba; Tambor de Mina.

40



Introducio

Jodo de Jesus Paes Loureiro, em sua tese “Cultura Amazonica: uma poética do
imaginario”, cruzou perspectivas pocticas as estruturas topograficas da Amazonia,
ressignificando esse territorio, considerando que a Amazonia ao se encontrar entre
platos®, forma assim estruturalmente um imenso anfiteatro. Como o espago cultural
tradicional da Grécia Antiga, se configura como um local para se ver o imaginario
objetificado na realidade.

Justamente, a partir desta estruturacdo poética, formatamos narrativas e
compreensdes das espetacularizagdes do imaginario, pois se a Amazdnia pode ser
compreendida como um anfiteatro, sem duvida, o palco principal, centro das atengdes,
seria a “Ilha Encantada de Parintins”, com seu festival dos bois-bumbas — “uma regido
que ¢ recebida sob constante apelo do estético, palco onde se desenrola o espetaculo de
uma espécie de ficgdo acontecendo” (Loureiro, 2015 p.115).

Justamente neste cenario que alicer¢amos este artigo, no sentido de debater
encontros de imagindrios ¢ manifestagdes culturais. Aqui composta de uma trajetoria
fisica, mas também sublime, que no ano de 2019 se expressou em plenitude neste palco
de encenagdes. Reportando-se especificamente as mitopoéticas e representacdes
simbolicas dos encantados afro-amazdnicos da Corte Encantada da Turquia, apresentando
e desvelando véarios aspectos representativos das religides afrodiaspodricas na Amazonia.

Metodologicamente o trabalho se desenvolveu pelo acompanhamento dos autores
durante a producdo do Festival de Parintins de 2019, pois a segunda autora participou
diretamente das atividades de producdo do Boi Caprichoso e o primeiro autor vem se
debrucando academicamente sobre as mitopoéticas afro-amazonicas. Neste sentido, ao
longo do processo de produgdo do festival, tivemos contato com diversos protagonistas
que contribuiram com nossas descrigoes.

Destacamos que ambos os autores se identificam como afrorreligiosos e muitos dos
aspectos apontados se ddo por suas vivéncias em diversos terreiros. Ambos os autores
acompanharam a apresentacdo durante o festival, estando em lugares distintos, na

arquibancada e arena. Foram também usadas como fontes as filmagens oficiais da TV

6 Planalto Central do Brasil, o Planalto Guiano e Andes.

41



Acritica, visualizada diversas vezes, assim como materiais de divulgacao do festival,
como o livreto produzido para os jurados.

Nesse processo de pesquisa, consideramos o uso do termo mitopoética a partir da
tradi¢cdo dos estudos do imaginario (Bachelard, 1988; Castoriadis, 1982; Durand, 2002 e
2004), porém transpassados por autores das epistemes afrodiaspéricas, na busca de
distintas interpretacdes, as quais valorizam outras logicas, ndo hegemonicas e leituras
decoloniais (Sodré, 1988 e 2017; Santos, 2012; Simas, 2013; Rufino, 2017; Quijano,
2002; Grosfoguel, 2016; Dussel, 2008; Ballestrin, 2013). Compondo um processo em que
a mitopoética ¢ compreendida em arte, por seu carater transcendental e ontoldgico, em
que ‘“natureza, cultura e espiritos comungam de um mesmo prestigio € simbologia,
dialogando e trocando experiéncias sem a imposicdo autoritdria de hierarquias
transcendentais” (Pinheiro, 2021 p.56). Nesse aspecto, optamos em desenvolver uma
escrita de carater mais ensaistica, conforme debate promovido por Larrosa (2003), o que
nos traz uma maior fluidez perceptiva das questdes aqui apresentadas.

Conseguimos, com esse aporte, operar com uma concepgao de mitopoética de seres
encantados, compreendidos pelos afrorreligiosos como mortos-viventes ou ancestrais,
seres ndo materiais, mas socialmente ativos nas suas comunidades. Capazes de interagir
diretamente em suas comunidades, por isso 0s reconhecemos como parte integrante da
comunidade imaginada dos terreiros’, conforme ja debatido por Melo (2020). Podemos
assim, compreender as diversas entidades da Corte Encantada da Turquia, mais conhecida
como Familia da Turquia. Encantados que teriam se deslocado do Oriente para o territdrio
amazonico, compondo um repertorio contextual formado a partir de um imagindrio sobre
uma acepcio de orientalismo, interposta diretamente pela didspora negra africana.’

Deste modo, trata-se de um repertdrio imaginado objetivado na compreensdo de
narrativas sobre a viagem simbolica dessa corte as terras amazlnicas até suas
manifestagdes no Festival Folclorico de Parintins de 2019. Uma vez que, no segundo dia
de festival, durante a apresentagao do Boi Caprichoso, tais encantados e suas mitopoéticas
assumiram o protagonismo cénico do Bumbddromo. Neste processo de pesquisa,
intercruzamos cosmologias desses encantados, tendo como base diversos autores (Prandi

& Souza, 2004; Ferretti, 2000; Luca, 2010; Melo, 2020), bem como narrativas ¢ outras

7 Conceito utilizado conforme Anderson (2008).
8 Butler & Domingues (2020).

42



representacdes simbolicas sobre eles. Construimos cruzos epistémicos’, configurados em
assertivas e devaneios sobre essas manifestagoes do imaginario.

Ademais, utilizamos como base desse exercicio, as narrativas de Baba Loduncyne
Tayandd (Pai Tayandd)'?, presentes na tese de Luca (2010) e no documentario “A
descoberta da Amazdnia pelos turcos encantados” de Luiz Arnaldo Campos!! e do seu
filho de santo Baba Ode Onigbosina (Pai Welbe Santos) do 11¢é Aché Nagd Igbolama e
Osun, o qual nos esclareceu acerca de diversas questdes ao longo do processo da pesquisa.
Devemos destacar que Pai Tayando foi um sacerdote de muita popularidade em Belém
(PA) e suas narrativas tiveram grande impacto no social e dentre diversos afrorreligiosos,
no entanto, ndo € a Unica perspectiva existente nesse contexto.

Este sacerdote era filho de santo de Orlando Bassu, descendente do Terreiro do
Egito, iniciado por Margarida Mota. Segundo Luca (2010, p. 114) “Trata-se de um
religioso sui generis, tendo iniciado o curso de Historia na Universidade Federal do Para,
constrdi a narrativa mitica muito proxima da historia oficial”. Inclusive sabemos que as
suas narrativas serviram de base para as pesquisas do Boi Caprichoso no festival de 2019.
Narrativas que citam Parintins como um local onde os turcos teriam passado, formando
assim elos simbolicos dessa trajetoria mitica.

Sabemos que outros afrroreligiosos foram cruciais para a construgdo da
apresentacao do Boi Caprichoso, como as sacerdotisas Marcia Gabrielle e Cintia Costa
do Terreiro de Umbanda Mae Mariana, no bairro Palmares em Parintins, narrando
historias destas entidades e pedindo consentimento aos encantados para sua representacao
no festival. Foram, inclusive, realizadas consultas e conversas com as encantadas da
Turquia incorporadas, como Cabocla Mariana e Jarina, além da Cabocla Jurema, que
opinaram sobre os processos criativos do festival, principalmente, referente as suas
representacdes. Também devemos citar o Babalorixd Odé Tawi6 (Jhonatas Moreno)
dirigente do //é Asé Alaketu Ogbo Odé Oko da raiz Asé Alaketu Oju Oba Ind, que cuidou
da parte ritualistica/espiritual, como a realizagdo de obrigagdes, oferendas, banhos e
defumacoes.

Portanto, discutir a viagem da Corte da Turquia a Ilha de Parintins configura-se
como uma viagem imaginaria partindo da Africa para a Amazénia, emaranhada de

experiéncias e encontros culturais. Formadoras de zonas de fronteiras (Pratt, 1999), em

9 Conforme a proposta da Pedagogia das Encruzilhadas de Rufino (2017).
19 Luiz Augusto Loureiro Cunha (1956-2018).
' Documentério disponivel no Youtube - https://www.youtube.com/watch?v=eXQMVgdR-Is.

43



sentidos configurativos de existires e de realidades, que coexistem, inclusive em
contrassensos. Como o caso do “eterno confronto” entre mouros e cristdos, presente em
diversas manifestagdes culturais brasileiras, como cavalhadas, chegangas e congadas

(Meyer, 1995).

Da Turquia & Amazénia

A presenga de entidades turcas, mouras, nas religides afro-amazonicas sempre nos
intrigou e nos provocou a buscar entender singularidades destas representacoes
simbdlicas na Amazonia. Levantamos hipoteses, que podem ser oriundas da presencga
mulgumana na Africa Ocidental, do imaginario cristio sobre as Cruzadas ou através da
propria literatura.

Na busca por esta génese, destacamos que Mundicarmo Ferretti (2000) apontou
terreiros tradicionais de Tambor de Mina com denominagdes orientalistas, como: o
Terreiro do Egito (/lé Nyame), fundado em 1864 pela africana Kumassi (Gana)'? e teve
sua continua¢do no terreiro de Pai Euclides, conhecido como Casa Fanti-Ashanti; ¢ o
Terreiro de Manuel Teu Santo, desaparecido antes de 1889, dando origem ao Terreiro da
Turquia, aberto por uma de suas filhas de santo'®, designado como de ‘nacdo taipa’ ou
‘tapa’ e onde teria se consolidado o culto dos encantados da Turquia. Com isso, sempre
nos interrogamos, por que esses terreiros tiveram essas denominagdes?

Nao obstante, ja nos falaram que o nome “Egito” decorria do nome do Bairro ou
Rua de onde o terreiro se localizava, porém, Martins e Alves (2017) esclarecem que o
Terreiro do Egito era associado a uma comunidade rural, quilombola, chamada de
Cajueiro na regido onde foi construida o Porto de Itaqui. Logo, seriam esses nomes
derivados de algumas influéncias mnémicas oriundas da Africa? O que sabemos é que
estes terreiros estao fortemente interligados a esse pantedo de entidades mouras.

Logo, sabemos que Familia da Turquia ¢ chefiada por Pai Turquia, também
nominado de Dom Jodo de Barabaia, também nominado de Rei Mouro e Rei Marajd, um
encantado que teria travado batalhas contra cristdos em uma guerra. Sua familia seria
composta por diversos encantados guerreiros, ligados ao mar, nascidos das ondas do mar.
Seus nomes podem ser indigenas, que lembram postos de guerra ou de marinheiros. Suas

narrativas miticas se cruzam com a da Familia do Lencol, chefiada por Rei Sebastido, que

12 Luca (2010) mencionou o criador deste terreiro como sendo Massinod-Alapong.
13 Luca (2010) mencionou a criadora deste terreiro como Mée Anastacia, que foi a inica filha de Rei da
Turquia.

44



ressalta narrativas sobre as Cruzadas, as batalhas entre mouros e cristaos, como as guerras
travadas por Carlos Magno (Prandi & Souza, 2004).

Prandi e Souza (2004) descreveram o desapreco dos turcos pelo catolicismo, uma
realidade ndo presenciada no Pard. Ainda mencionam as subdivisdes da familia,
identificadas de “Ramos, Ferrabraz e Borgonha” ou “Beta, Mouros ¢ Ramos” ou
“Mouros, Ramos e Ferrabraz”. Segundo Pai Francelino, os turcos seriam ‘“voduns
islamizados de origem tapa ou nupe, povo africano vizinho dos iorubés” (Prandi & Souza,
2004, p.235) e o rito adotado seria chamado de Béta'®.

Esta ¢ uma das maiores e mais populares familias do Tambor de Mina, cujos
encantados podem ser identificados como nobres, gentis, senhores de toalha ou vodungos,
algumas vezes chamados de gentileiros, por ndo terem origem catolica. No entanto, na
pratica nao existem distingdes destes encantados com os demais. Em muitos terreiros sao
considerados convertidos ao cristianismo, sendo devotos de santos catolicos. Pai Tayandd
narrou que Rei Sebastido, ao se encontrar com o Rei da Turquia, falou que “a guerra
acabou, vocés estdo na encantaria”!”. Diferentemente das batalhas presentes em diversas
tradigdes culturais brasileiras, onde mouros perdem e se convertem ao cristianismo, nas
encantarias amazonicas travaram aliangas e convivem harmoniosamente, claro que
simbolicamente com uma certa imposi¢ao cristd. Elucidando a questdo, Pai Welbe nos
falou de uma evolucao espiritual, a qual ocorre durante o processo de encante ¢ que
pessoas ruins se tornariam mais esclarecidas, aptos a ajudar as pessoas, o que justificaria
esse fato.

Ferretti (2000) acredita que os turcos adentraram no Tambor de Mina no final do
século XIX, antes da abolicdo, em terreiros abertos por africanos e destaca relacdes
historicas encontradas em cartas jesuiticas do século XVI, como a do Turco Tabajara que
se casou com a india'® Bartira e chefiou os indigenas, semelhante a histéria de Diogo
Alvares, o Caramuru. Também disserta acerca da relagdo do Rei da Turquia com Jodo
Imbarabaia, conhecido como Almirante Baldo ou Ferrabras de Alexandria, nomes
presentes no livro “Histéria do Imperador Carlos Magno e os Doze Pares de Franga”.

Obra que se popularizou no Brasil e foi transposta para literatura de cordel (Meyer, 1995).

14 Os autores usam duas grafias distintas para “Béta” ou “Beta”, empregadas em contextos distintos, porém
préximos, optamos por manter a forma como foi utilizada por Prandi e Souza (2004), que ndo justificaram
tal distingao.

15 Narrativa extraida do documentario “A descoberta da Amazonia pelos turcos encantados”.

16 Preferimos manter a terminologia “india” e “indios” ao invés de “indigena” e “indigenas” por ser uma
referéncia historica.

45



A Corte da Turquia e a Ilha Encantada de Parintins
No documentério “A descoberta da Amazonia pelos turcos encantados”, Pai
Tayandd menciona a Ilha Encantada de Parintins como parte da epopeia da Familia da
Turquia nas encantarias amazonicas, assim como a Ilha de Maraj6 e a Praia do Lengol.
Na narrativa, ao chegar na encantaria, na Ilha de Marajo, as princesas turcas se depararam
como uma velha tapuia, que chorava a perda de seus filhos e se encantara na pororoca.
Menciona que a embarcacdo das princesas navegou rio acima por varios dias e varias
noites.
Apods uma longa viagem as princesas chegaram finalmente na aldeia de
Caboclo Velho, na Ilha de Parintins, foi 14 junto de Caboclo Velho, um espirito
ancestral, também conhecido como Xaramundi, que as princesas turcas

tomaram conhecimento da sua nova condig¢@o e deram seus primeiros passos
no mundo da encantaria.'”

Desse modo, tal fato nos mostra uma ligagdo mitopoética e simbolica de Parintins
com estes encantados, onde se destaca a figura mitica de Caboclo Velho, identificado pelo
narrador como Xaramundi. Sobre este encantado Melo ef al. (2021) apresentou diversas
associacdes mitopoéticas, ora descrito como indigena, como rei dos Surrupiras, e sendo
inclusive compreendido como um turco legitimo, ora como um agregado, as vezes,
nominado de Caboclo Japentequara ou Sapentequara.

Ferretti (2000) relata que Caboclo Velho se apresentava nos saldes dos pajés e
curadores. Ademais, acredita-se que sua origem seja maranhense, portanto, trata-se de
uma entidade antiga, como averiguado no testemunho de Dona Lucia, chefe da Casa
Nag0, a qual mencionou a manifestagdo desta entidade em sua finada mae de santo, Maria
Joana, falecida em 1923. Outro testemunho apresentado pela autora foi o de Pai Euclides,
o qual compreende a entidade como filho de Tupa e a possivel localizacao de sua aldeia
seria no Baixo Amazonas. Logo, ¢ considerado, por este sacerdote, como irmao do Rei
da Turquia e comandante do segmento da familia de Ramos.

Assim, consideramos as hipoteses de Caboclo Velho ser uma entidade
indigena, turca ou nordestina (cearense), que teria migrado para regido
amazodnica, onde adentrou nas matas e se agregou a grupos indigenas das

encantarias, inclusive com os Surrupiras, que o respeitam como uma chefia,
pois ganhou status e respeito dos mesmos (MELO et al., 2021 p.111).

17 Narrativa do documentario “A descoberta da Amazdnia pelos turcos encantados” (10:26).

46



Com relagdo a Xaramundi, temos pouco conhecimento desta entidade a ndo ser por
relatos descrevendo-o como um caruana'®, caboclo trabalhador nas ditas linhas de jurema,
cura, pena e maraca ou pajelanca, inclusive em relatos apresentados por Mario de
Andrade (2015).

Retomando a epopeia da familia da Turquia, conforme a narrativa de Pai Tayando,
estes se encantaram em dois momentos distintos. Primordialmente as princesas
encantadas Mariana, Herondina e Jarina com sua tripulagdo, em uma embarcagao que iria
para Mauritania, fugindo apos uma batalha perdida. Seu encante teria ocorrido no Estreito
de Gibraltar e, ao passar pelo portal de encantaria ficaram anos adormecidos, até
acordarem em 1500 no arquipélago de Maraj6 e terem encontrado a velha tapuia. Em um
segundo momento, ocorreu o encante do Rei da Turquia, ao perder definitivamente a
guerra, vai em busca de suas filhas e acaba se encantando, junto com sua tripulagdo, de
maneira semelhante a das princesas.

Ambas as tripulacdes chegaram ao arquipélago do Marajo para, em seguida,
adentrar a bacia amazonica, onde, consequentemente, se depararam com a tribo de
Caboclo Velho, na Ilha Encantada de Parintins, os quais os receberam em festa. Esses
momentos foram fundamentais para que os turcos se ajuremassem e os indigenas se
aturcoassem. Ou seja, este seria um intercambio cultural ocorrido na encantaria,
justificando o fato de entidades indigenas, quando incorporadas, se vestirem com
roupagem orientais ou europeias, bem como, as entidades turcas usarem cocares ou outras
indumentarias indigenas.

A terceira parada destes encantados foi a Praia do Lengol, onde fica a encantaria
de Rei Sebastido e ambiente onde os votos de paz entre Cristdos € Mouros ocorreu. Dizem
que Jarina passou a morar nessa encantaria, Mariana passou a navegar no oceano €
Herondina se ajuremou, indo viver na encantaria de Juncal. Como relacdo ao Rei da
Turquia, ele também ¢ chamado de Rei Maraj6 e teria construido sua encantaria nessa
localidade, alguns também falam de sua encantaria na Ilha de Maiandeua na regido
paraense do salgado.

Das princesas turcas a Cabocla Mariana ganhou grande proje¢do, normalmente, por
assumir papeis de lideranca nos terreiros, tendo uma personalidade peculiar, conjugando
aspectos de guerreira com o de mae. Herondina muitas vezes se apresenta como uma

entidade indigena, normalmente, como uma “cabocla brava”. Jarina foi agregada a corte

'8 Entidades de origem indigenas, normalmente habitam o fundo de rios e auxiliam os pajés ou curadores.

47



de Rei Sebastido e, muitas vezes, referida como sua filha. Como mencionamos, existem
distintas narrativas sobre esta mitopoética e devemos salientar que, em muitas delas,
Herondina n3o ¢ identificada como turca e sim como uma agregada. Alguns
afrorreligiosos mencionam que ela seja hingara; outros romana. Outrossim, alguns dizem
que ¢ uma pombagira!® e, até mesmo, se referem a ela como judia, muitas vezes
representada com pele escura. Inclusive Anaisa Vergolino (2003) a descreveu como sendo
filha de Averequete’® e ndo do Rei da Turquia e em muitas das suas representacdes
simbolicas tem a pele negra, diferente de suas irmas.

Do mesmo modo, temos o mistério sobre a mae de Cabocla Mariana, a qual, dentre
as trés mulheres do Rei da Turquia, normalmente ndo tem o seu nome pronunciado.
Aspecto que levou Ferretti (2000) a tracar as seguintes consideragdes, com base nos
relatos sobre o Caboclo Tabajara, um dos filhos mais velhos do Rei da Turquia e irmao
de Mariana, a partir de relatos da Casa Fanti-Ashanti: dizem que seria filho de uma cigana
e levanta a hipotese de esta esposa ser Maria de Alexandria e ter alguma relacdo com a
entidade Maria Padilha®'.

Ademais, as trés princesas turcas possuem encantes de animais amazonicos e
muitos afrorreligiosos afirmam que podem se transformar nesses animais: Mariana, em
uma arara — chamada de Arara Cantadeira; Herondina como uma onga pintada,
mencionam inclusive que mora junto a elas; e Jarina como uma jiboia, animal muito
utilizado em magias atrativas e de amor, também ja vimos ser associada a uma borboleta.
Diversas narrativas encantadas que se materializaram no Festival Folclorico de Parintins

de 2019, como apresentaremos a seguir.

Festival de Parintins: o palco do anfiteatro amazonico

Antes de prosseguirmos sobre a viagem ou viagens da Corte da Turquia ao festival
de Parintins, devemos contextualizar a tradicdo dos bois-bumbas na regido amazdnica e
como eles conseguiram tal projecdo imagética no contexto amazdnico ao ponto de
elucidarmos o Festival de Parintins como palco do anfiteatro amazonico, onde se

representam apices das mitopoéticas da regido.

19 Entidades femininas ligadas a Exu.

20 Vodum, vodungo ou senhor de toalha do Tambor de Mina de origem africana € pode ser representado
como um jovem ou um velho de pele negra.

2l Uma entidade que tem aparentemente sua origem no Catimbd e que se agregou as pombagiras. Dizem
que matou seu amante “Rei de Espanha” (Meyer, 1991).

48



Desse modo, as culturas dos bois-bumbas ou bumba-meu-boi se configuram como
uma construcao de alegorias relacionadas a um conjunto festivo nominado como “venda
da lingua do boi”. Na regido amazonica, segundo Braga (2002), o relato mais antigo foi
realizado pelo médico viajante Robert Avé-Lallemant, o qual menciona: que em 1852, em
Manaus, ocorreu a apresentacdo de um bumba na Provincia do Amazonas, em
festividades de Sao Pedro e Sao Paulo, no dia 29 de junho. Na ocasido, o bumba foi
descrito se deslocando pela rua fazendo parada na casa do chefe de policia, constituindo-
se em duas filas. “No desenrolar da encenagdo, o boi morre e depois ressuscita, mediante
cantos e procedimentos magicos do pajé, repetindo esta mesma situagao varias vezes na
noite, nas demais ruas de Manaus, ‘morrendo cinco ou seis vezes na mesma noite’”.
(Braga, 2002 p.15)

Outrossim, essa historica manifestacdo dos bois-bumbés nos mostra o quanto tal
representacao cultural encontra-se enraizada nas tradigdes amazonicas ¢ o Festival de
Parintins ¢ uma destas multiplas manifestacdes de bois-bumbas, ganhando, por
determinadas circunstancias, destaque e ampla visibilidade nacional e internacional,
consagrando-o como um local de notoriedade com grandes investimentos econdomicos
(Filho, 2002).

Sabemos que o Festival de Parintins surgiu na Ilha Tupinambarana, mais conhecida
como Ilha de Parintins, no territorio geografico do Estado do Amazonas, estando perto da
fronteira com estado do Pard, entre Manaus (AM) e Santarém (PA), em uma darea
nominada como Médio Amazonas, podendo ser considerada simbolicamente como o
coragdo da regido amazonica.

Paes Loureiro (2015) ressaltou a origem do festival baseada na imigracao
nordestina para o Norte, culturalmente associados as culturas indigenas locais, por isso
acredita-se que esta seria uma das bases da génese do festival. No entanto, percebemos
que disputas outras cerceiam amplos processos culturais, adentrados na religiosidade,
como questdes sociais e raciais, destacando as diversas relagdes entre o catolicismo, o
catolicismo popular, as culturas indigenas e afrodiaspdricas. Desta forma, interrogamo-
nos sobre quais seriam essas géneses culturais indigenas e negras, bem como, elas se
integraram e resistiram as pressoes da colonialidade.

Historicamente, em 1965, o Sr. Raimundo Muniz Rodrigues e outras personalidades
deram partida do que viria a ser o Festival Folclorico de Parintins. Ano em que os bumbas
se apresentaram, porém, sem competicao, preparando-se para o ano seguinte, pois no dia

12 de junho, ocorreu oficialmente o primeiro festival, na quadra da Catedral e “[...] entdo

49



seu crescimento foi de tal amplitude que se tornou inadiavel a constru¢ao de um local
adequado, um anfiteatro digno do porte da apresentacdo e compativel com o grande
publico presente” (Loureiro, 2015 p.346).

Tal realidade fez com que, na década de 1980, ocorressem varias adequagdes dos
espacos de apresentacdo dos bumbds, culminando, em 1988, com a construgdo do
Bumbodromo. Logo, em 1983, a apresentacao foi transferida para o Tabladao do Povo,
local do antigo aeroporto, e em 1984 foi construido neste local o anfiteatro Messias
Augusto. Cabe destacar que o Bumbodromo foi construido pelo Governo do Estado do
Amazonas e que em 1989 foi ampliada a sua capacidade, que de 13.000 lugares passou a
comportar 35.000 pessoas. Neste contexto, o festival “passou a ser chamado o fenomeno
que mobiliza multiddes na Amazonia, agambarcou, por conta de estratégias
governamentais, a possivel identidade cultural de “um povo” que se movimenta na
identidade etnocultural” (Nogueira, 2008 p.99).

Dessa maneira, foram caracterizados fatores de encontro aos aspectos midiaticos,
principalmente, o televisivo, algo decisivo na transformagado do festival, alinhando-o ao
mercado cultural. Destaca-se, nesse contexto, a sua divulgacdo em campanhas de grandes
empresas, como a Coca-Cola, patrocinadora do festival desde 1996, auxiliando
veementemente a proje¢do para outros estados brasileiros, bem como, para os Estados
Unidos e Europa. Com isso, entendemos que o palco principal da Amazonia, projeta-se
da Ilha Tupinambarana para o mundo.

Ademais, devemos ter em mente que o Festival de Parintins se configura de maneira
dual, pois tem destaques dois bumbas: Caprichoso e Garantido. Esses disputam por um
troféu ostentado por seu valor metaforico. “Um simbolo de que, naquele ano, o vencedor
era mais artistico, mais original, de melhor plasticidade, melhor musica, etc”, pois nesse
contexto, “o importante ¢ ganhar, porque ganhar significa ter sua superioridade artistica
reconhecida” (Loureiro, 2015 p.348). Assim, esses aspectos demarcam os espagos, como
a cidade que fica literalmente dividida entre as cores azul e vermelho, sendo o
Bumbddromo o eixo central dessa divisdo, justaposto na parte central da cidade, a qual:

[...] reveste-se de uma nova ordem de valores e significagdes. Ele forma com
as casas, com os barcos cheios de gente acumulada no porto e no rio em frente,
uma espécie de todo integrado, um espago continuo no qual se instaura uma

experiéncia estética coletiva. O lugar de uma agéo coletiva e emocionalmente
densa (Loureiro, 2015 p.348).

50



Este autor também considera que a mitopoética do festival se estabelece como uma
arte criadora estabelecida por uma convivialidade estética configurada como um olhar
cativado pelo que se mostra cativante, como apresentado por Raimundo D. V. Filho
(2002):

[...] o boi de Parintins recria a Amazonia, fazendo em seu espetaculo uma nova
interpretacdo dos mitos, lendas e histéria. A cultura regional se revitaliza e
contribui para a construgdo de uma identidade amazdnica em didlogo com a
cultura mundial. L4 o tradicional e o moderno dialogam continuamente e, ao

mesmo tempo, trazem nas suas concretizagcdes uma relacdo tensa e complexa
(Filho, 2002 p.32).

Com isso, reiteramos que o Festival Folclorico de Parintins ¢ um lugar de
exacerbagdo dos imaginarios amazonicos, onde a mitopoética ganha forma e os
encantamentos se abrem a todos os seus participantes, permitindo devaneios que nos
aproximam, dos invisiveis, encantados, de maneira ndo religiosa, mas ritualistica. E
valido mencionar que, normalmente, os encantados indigenas sdo culturalmente mais
valorizados no festival, no entanto, esporadicamente, ganham fortes aparigdes outras
representacdes simbolicas, como as da didspora negra africana, a qual nos reportamos

aqui por meio da Corte Encantada da Turquia.

Festival de Parintins e o Boi Caprichoso em 2019

Aqui adentramos no projeto do “Boi de Arena” do Caprichoso, configurado como
a roteirizagdo dos trés dias do festival. No entanto, focaremos no segundo dia de
apresentacdo de 2019, quando o Boi Caprichoso optou por enfatizar as culturas
afrodiasporicas e as encantarias. O projeto artistico “Um canto de Esperanc¢a para a Matria
Brasilis”, encerrou uma trilogia de representacao das culturas e religiosidades africanas e
suas manifestagdes na cidade de Parintins, assim como evidencia as diversas raizes
culturais da brincadeira de boi na cidade, configurada primordialmente como um “boi de
promessa de santo”.

Dentro da construgdo dos projetos de boi de arena, era consenso entre os nucleos
de criacdo de ambos os bois, dedicar pelo menos um ato em uma das noites de
apresentacdo a fé e devocao aos santos cristdos, uma vez que ambos sio bois de promessa
para santos catolicos. Logo, a devo¢ao aos santos da quadra junina, ou a padroeira da
cidade, consolidava a tradicdo em manter a promessa, bem como, figurava uma forma de
agradecimento a conclusdo com éxito dos trabalhos voltados para o festival. No entanto,
dentro do contexto religioso, a proposta apresentada pelo presidente do Conselho de Arte

trazia como objetivo a ideia de dinamizar a poética das apresentacoes, dialogar com outras

51



narrativas de igual valor simbolico religioso, as quais apesar de fortes indicios de
existéncia em Parintins, muitas vezes vinham sendo invisibilizadas.

Na referida trilogia, no ano de 2017, tivemos o tema “A poética do imaginario
caboclo”, quando foi apresentado a saga de D. Sebastido como item Lenda Amazonica,
dando o protagonismo afrodiaspdrico na dita noite das encantarias. Esta entidade, teria
sido o rei portugués desaparecido na batalha de Alcacer Quibir (1578), o qual possui o
encante em um touro preto com uma estrela na testa, assim como o Boi Caprichoso.
Comparagdes imagéticas exaltadas neste momento de apresentagiio, onde D. Sebastiio?’
e 0 Boi Caprichoso se fundiam como sendo o mesmo ente do imaginario.

Ja em 2018, uma das noites trazia a narrativa “Encontros: um mosaico de saberes”,
trazendo a questdao dos (des)encontros da formacao cultural brasileira. Enredo que trouxe
a “Exalta¢do Folclorica Boi de Negro”, um ato cénico e alegérico dividido em duas
etapas. Uma vez que a alegoria inicial representava o Teatro Amazonas, simbolo da Belle
Epoque amazonense, que se transmutou em um cenario de fazenda colonial, com
elementos caracteristicos, como o proprio boi, simbolo de for¢ca econdmica, a mdo de
obra servil e a exaltagcdo do ecumenismo cultural, o qual orixas e representagdes cristas
ocuparam a cena.

No projeto de arena do ano de 2019 o Caprichoso trouxe a tematica “Um Canto de
Esperanga para Matria Brasilis”, estruturada para se desenvolver nas apresentacdes dos
trés dias de festivais, com o objetivo de alcangar o tricampeonato consecutivo, o que ndo
se procedeu nesse ano. Dividido em trés subtemas, um para cada dia de apresentacao,
tivemos as seguintes tematicas: “Matria Brasilis: do caos a utopia”, “No braseiro da fé,
esperanga ¢ minha luz” e “O Brasil que a gente quer reinventar”. As atividades foram
discutidas desde setembro de 2018, compreendendo que a segunda noite a tematica
afrodiasporica daria um novo folego a apresentacdo, por buscar o equilibrio entre os
outros dois dias. Neste contexto, tivemos a representacao da corte da Turquia, como um
desdobramento das experiéncias dos anos anteriores, mas como uma nova possibilidade
experimental.

Ademais, sabemos que uma das questdes centrais, pensadas pelo Conselho de Arte
do Caprichoso, foi a de trazer ao publico uma manifestacdo religiosa escondida,
historicamente e socialmente apagada, mas presente em muitas das casas € quintais de

Parintins. Acreditamos, assim, que a ideia central era inserir uma devocdo, dando

22 Aqui nos referimos ao encantado cultuado pelas religides afro-amazdnicas, que teve sua origem no
monarca Portugués.

52



visualidade e maior difusdo e reconhecimento da populagdo de Parintins e de todos que
assistissem o festival. A relacdo com a encantaria se delineia por conexdes entre
Maranhao e Parintins, pela heranga dos bois-bumbas, mas também, nas promessas dos

santos catolicos de Parintins e bois de encantados.

A Corte Encantada da Turquia se faz presente no Festival de Parintins

Como mencionamos, a chegada da Corte Encantada da Turquia no Festival de
Parintins ndo foi ao acaso, sendo estrategicamente preparada, ja que as equipes do Boi
Caprichoso tiveram que estar juntas aos sacerdotes das religides afrodiaspdricas, mas
principalmente, em contato direto com esses encantados, como a Cabocla Mariana em
Mae Marcia, que tratou diversos detalhes sobre a sua chegada, sobre suas representagdes
simbolicas, tendo a encantada participacao ativa em processos criativos, especificando
suas ideias de cenario alegérico, dizendo como queria suas roupas, escolhendo quem
gostaria que a representasse entre os itens de destaque da apresentacdo e assegurando sua
presenca espiritual na noite especifica em que a corte “ajuremada” estaria representada.
Isso também foi feito com as Cabocla Jarina e Jurema, esta Gltima representada em outro
momento da apresentacdo do segundo dia, no ritual indigena “Kalanké: o canto para a
Jurema Sagrada”.

Tudo preparado para a entrada triunfal da Corte Encantada da Turquia, que se
procedeu na Cena 8, concorrendo ao item 17, “Lenda Amazdnica”, mais ou menos no
meio da apresentacdo do segundo dia. A corte da Turquia se fez anunciar pelo
apresentador Edmundo Oran que, como um arauto medieval e ao som de trombetas,
alertava sobre a chegada das trés princesas. Assim se iniciou a “Toada Aruanda: as trés
princesas”, a qual comeg¢a com uma sonoridade que nos remete as “musicas arabes”,
dando alegoria aos nossos imaginarios de orientalismo, tal como se estivesse iniciando
um dos contos “Das mil e uma noites”.

No mar, em aguas encantadas / A grande travessia / Despertaram além dos
portais / No Reino de Aruanda / Um mundo de magia / Que a pororoca te leve
ao além / Transforma meu canto, em canto que vem / Despertar na Amazonia,
encantarias / Meu tambor de mina tocou / A coroa azul encantou / As trés
maresias princesas / Na casa das minas, vao despertar / Xapana eleva teus raios
no céu/ E Nana nas dguas revoltas do além / Rei Turquia, surrupiras / Aruanda
/ Aruanda / Caboclos da mata, indios flecheiros / Exus guerreiros, voduns
feiticeiros / No encantamento, transforma o corpo / Incorpora o tempo / Danga
encanta Mariana / Se engera Herondina / Vem toya Jarina / No ponto, o canto,
encanto / E terreiro nagd, codé Terecd / Turquia jéje, encruzados ayd / E

terreiro nagd, codo Terecd / Encruzados ayd, canjeré ¢ tambor / Liberdade da
alma, me energiza / Me transforma, purifica-me / Nesse canto de fé / Vao se

53



ajuremar / Meu tambor é de mina / A amazonia te guia / Encantaria a te chamar
/ Aruanda, Aruanda, Aruanda?

Nesse contexto, entoava-se em forma de cantico a epopeia dos encantados da
Turquia, enquanto adentravam as alegorias de paldcios com arabescos, composi¢cdo
pensada conforme o artista Marcio Gongalves e sua equipe. Primordialmente, as princesas
aparecem em uma tenda, com seu pai Toy Darsalan, personificado pelo Amo do Boi
(Prince do Caprichoso), do qual se despedem e saem montadas em camelos (Figura 1) e
posteriormente surgem em uma embarcagao. Esses aspectos cénicos aludem a sua jornada
em meio ao deserto e pelo mar, uma vez encantadas ao se refugiarem de uma guerra das
Cruzadas, ao navegar pelo estreito de Gibraltar, tentando chegar a Mauritania. Sua
embarcagdo se colocou na frente de um portal/muralha, disposto diante ao paléacio cénico,
¢ quando o ato artistico se iniciou de fato, com a abertura do portal conjuntamente a
muitos fogos de artificios, uma alusdo ao portal da encantaria e a0 momento de encante
das princesas.

Com a apresentagdo da lenda “As princesas turcas encantadas na Amazonia”,
o Boi-bumba Caprichoso fecha o terceiro amel dos encantes nesta noite,
consolidando a Amazonia e principalmente Parintins, como esse grande
portal de fé e encantarias. Na narrativa da lenda das trés princesas turcas,
Mariana, Herondina e Toya Jarina foram encantadas na Amazonia. A lenda se
mistura com a magia e institui a histéria do Tambor de Mina e dos encantados
no Para e no Amazonas. Vindas de seu pais de origem, a Turquia, as princesas
fogem da perseguicdo infligida aos que ndo congregavam da fé cristd. O
destino de chegada, o litoral da Mauritinia, nunca foi alcangado. Ao passarem
pelo Estreito de Gibraltar, um portal encantado, as princesas desembarcam em

aguas brasileiras ¢ se encantam pela gente e pelas belezas das praias de
dunas infinitas que lembravam sua terra natal.>*

Sobre a narrativa citada, temos uma expressao proferida que alude Pai Tayando, o
qual apresenta os “trés anéis da cobra grande” no documentdrio “A descoberta da
Amazonia pelos turcos encantados”, referindo-se aos encontros pluriétnicos das deidades
ocorridos na encantaria e que alicergam o Tambor de Mina. Ainda destacamos que a
propria narrativa apresentada colocou o territorio de Parintins como mitico, apresentando-
o como um “grande portal de fé e encantarias”. A performance menciona o encante das
princesas, sendo ela realizada por meio da beleza da gente e das paisagens amazdnicas,
comparando as dunas maranhenses ao deserto. Portanto, esta ¢ uma narrativa que cruza

territorios, no caso, o norte africano e oriente médio com o amazdnico. Lembramos que

23 Retirado de https://www.letras.mus.br/caprichoso-boi-bumba/aruanda-as-tres-princesas/.

24 Grifo nosso, destacando similaridades coma a narrativa de Pai Tayando. Texto do livreto da apresentacdo
do Boi Caprichoso.

24 Grifo nosso, destacando similaridades coma a narrativa de Pai Tayando. Texto do livreto da apresentacdo
do Boi Caprichoso.

54



Cabocla Mariana ¢ uma turca que se diz nascida na Alexandria, como alguns dos seus
irméos, como o Jodo Guerreiro da Alexandria®.
Figura 1 - A) Cabocla Jarina montada no camelo e bailarinos com indumentarias remetendo aos imaginarios

de orientalismo. B) Rainha do Folclore Cleise Simas personificando a Cabocla Mariana com indumentaria
em tons azulados, com destaque no peixe, um dos simbolos da entidade.

%- > \ A

Fonte: A) oculta. B) Fo de Rodrigo Abr, 20192,
Quando o portal/muralha se abre a cenografia se desvela novamente e plenamente,
transformando-se na frente do publico do Bumbddromo. Observa-se, agora, as esculturas
descomunais das princesas turcas, as quais ganham vida por meio de movimentos e da
iluminacdo, estando elas dispostas junto as edificagdes mouriscas. Nesse momento,
Mariana encontra-se ao centro, de azul, ladeada por suas irmas mais novas Herondina, de
verde, e Jarina, de amarelo (Figura 2). No centro, o animal totem de Cabocla Mariana
ganha altitude, como al¢cando voo e, junto a esta arara monumental, surge uma
personagem dangante com uma vestimenta azulada, a ser desvelada como um dos
destaques desse conjunto cénico. Na extremidade da composicao, duas torres se abrem e
surgem os animais totémicos de Herondina e Jarina, uma onga e uma serpente (jiboia).
Outrossim, a locucao do apresentador exalta a multidao, falando do ajuremamento
das princesas, conjuntamente a toada que reverbera o “vamos se ajuremar”. Lembramos
que o termo empregado por Tayandd se refere a um aculturamento indigena, contudo,
aqui ¢ posto em simetria ao ato final do encantamento, como um nascimento para uma

outra realidade.

%5 Pontos cantados que relacionam os turcos a Alexandria: “Eu sou Caboclo Guerreiro / Guerreiro de
Alexandria / Guerreiro ¢ homem nobre / Filho do Rei da Turquia”; “Ela é uma turca malcriada / Nascida
na Alexandria / Ela é uma turca malcriada / Filha do rei da Turquia”.

26 https://br.pinterest.com/pin/633107660101120201/.

55



Na foz do Rio Amazonas, a encantaria se inicia com o contato com a Pororoca,
velha india tapuia que chorava seus irmados mortos, e por isso colocava sua
forca, que vinha das suas lagrimas, como resisténcia para novos invasores da
Amazonia e se tornando uma muralha de dguas doces. Na aldeia de “Caboclo
Velho”, local onde fica a cidade de Parintins, Herondina se encanta com
os cheiros e a exuberincia da aldeia e decide trocar seus lencos e joias pela
forca do povo da mata. Percebe em seu processo de “ajuremagdo”, que turcos
e indios, choravam as mesmas perdas e comungavam dos mesmos
sentimentos e dividiam as mesmas esperancas. Encantada pela for¢a da
floresta, Herondina se torna uma cabocla guerreira, acompanhada de uma onga
pintada. A historia das princesas ¢ também a historia do reencontro da familia
turca no universo tridimensional da encantaria. Nessa ansia de encontros,
Jarina se ajurema e consegue se reencontrar com o seu pai, o sultdo Darsalan,
ressignificado pela encantaria e assumindo a paternidade de uma grande
familia, a dos turcos no Tambor de Mina. Mariana, a bela turca, ndo negando
a sua personalidade beligerante se apropria do mar. A senhora das aguas, ndo
aceita fazer parte da corte de D. Sebastido e se joga nas dguas revoltas, para
emergir como uma das entidades mais populares e cultuadas no Norte do
Brasil.”’

Ademais, a epopeia prossegue e o discurso reitera a fala de Tayando que a Tribo de

Caboclo Velho ¢ na Ilha de Parintins e acrescenta que o ajuremamento de Herondina

ocorreu nesse local. Com isso, os expectadores estariam experienciando esse mito no

Bumbddromo, como se fossem espectadores das magias dos encantes amazonicos, para

adentrar no ambito afetivo ao mencionar que entidades turcas e indigenas — “choravam

as mesmas perdas e comungavam dos mesmos sentimentos e dividiam as mesmas

esperangas’.

Figura 2 - Alegorias referentes a corte da Turquia, com edificagdes com detalhes em arabescos e esculturas

das princesas turcas. Em primeiro

plano Jarina de amarelo e Herondina de Verde.

Fonte: Fotografia Diogo Melo, 2019.

27 Grifo nosso, destacando similaridades com a narrativa de Pai Tayandd. Texto do livreto da apresentacdo

do Boi Caprichoso.

56



Assim, o espetaculo da prosseguimento, agora com as atenc¢des focadas na
dangarina que al¢a voo junto a arara, pois é ela, a Cabocla Mariana ajuremada, ja
encantada, sendo personificada por Cleise Simas, a Rainha do Folclore, item de nimero
08 (Figura 1). Encantada que vem vestindo uma fantasia em que se destacam tons
azulados, conjuntamente com detalhes em prata e dourado, como muitas plumas,
inclusive de pavao e faisdo. Na parte superior da vestimenta, em seu esplendor, surgem
dois simbolos da entidade, um peixe e uma ancora e¢ na cabeca adornos que remetem
simbolicamente uma coroa.

A Rainha do Folclore Cleise Simas, na polissemia de sua personagem surge
como a bela turca Mariana, em uma das suas formas de encante, a arara
cantadeira. Carrega em sua coroa a forga das religides afroindigenas muito
presentes na Amazonia. Em sua danga evolui com a graciosidade dos
encantados da floresta, a for¢a dos caboclos presentes na linhagem que
representa. O item Rainha do Folclore, representa os contrastes que a turca
encantada traz em sua esséncia, rebeldia e capricho, empoderamento e
humildade.?®

Sobre estes signos devemos destacar que as imagens desta entidade normalmente
tém um peixe em seus pés ou segurando-o em uma de suas maos, que segundo Pai Welbe
¢ uma alusao ao mar e as dguas do seu encante, local de onde vem sua for¢a. Lembramos
também que esta entidade € reconhecida como uma marinheira e que, além de se
apresentar como da Turquia, vem junto a familia dos Marinheiros, entidades cujo a ancora
¢ uma das suas principais representagdes simbolicas, fazendo alusdo a navegacao, assim
como ao ato de aportar com seguranga. Fato que esta em sintonia com a percussao do Boi
Caprichoso, chamada de Marujada de Guerra®, que também remete ao oficio de
marinheiro. Com relagdo a arara, Mariana normalmente ¢ chamada de Arara Cantadeira
quando trabalha em linha de cura, sendo sempre dito que ela ¢ uma boa parteira®.

Como podemos observar, a epopeia dos Turcos encantados ¢ apresentada, tal como
a narrativa de Pai Tayando. Ainda assim, devemos frisar que, ao longo da apresentagao,
adentraram na arena do Bumbddromo diversas composicdes representativas dos
imaginarios de orientalismo, de palacios, camelos, bailarinos com turbantes e roupas que
fazem alusdo a roupas étnicas da Turquia, mas que ora possuiam um toque
representacional indiano e arabe, se hibridizando com as simbologias amazonicas,

presentes principalmente pelos animais totémicos tipicos da regido. E nesse sentido se

28 Texto do livreto da apresentagdo do Boi Caprichoso.

2 Segundo relatos, a origem deste nome esta ligada a primeira capela de Parintins erguida em homenagem
a Sao Benedito. Marujeiros eram trabalhadores do cais do porto da cidade, que dangavam e tocavam em
homenagem ao santo. A oficializagdo do nome se deu com o Sr. Emidio Vieira.

30 Pontos cantados de Cabocla Mariana: “Sentou praga na Marinha / Mas nio foi pelo dinheiro / S6 foi pela
simpatia / Das fardas de marinheiro”; “Ela ¢é arara do araraué / Ela é arara do arareua / Ela ¢ arara... / E
cantadeira / E Mariana, rainha das curandeiras”.

57



deu o espetaculo dos Turcos Encantados na segunda noite do Festival de Parintins em
2019.

Nao devemos deixar de ressaltar que tal projeto, executado nessa trilogia,
confrontou diversas criticas, pois diversos comentarios diziam que essas representacoes
nao sao “folclore” e em termos pejorativos, falavam que “macumba” ndo era lenda
amazonica. Aspecto estruturante da ideia de que o boi estava perdendo sua tradi¢do. Por
conseguinte, percebemos o racismo estrutural, referenciando uma desvaloriza¢do ou nao
reconhecimento das culturas negras e afrodiasporicas ou pior negando e apagando as

contribui¢des negras na configuracdo dos bois-bumbas.

Consideracoes finais

Falar de imaginarios e mitopoéticas, principalmente, amazonicas, ¢ adentrar em
uma interface entre mundos, trabalhar com distintas realidades e saberes ja que o
imaginario ¢ real, como nos apresenta Gilbert Durand (2002). Pois, se conjuga como
conjunto das imagens e relacdes de imagens constituintes do capital pensador dos seres
humanos, compondo encruzilhadas antropologicas que nos permitem compreender
nossas realidades. Logo, descrever o imaginario dos Encantados da Turquia e sua didspora
para o territorio amazonico nos auxilia a desvelar e compreender um pouco mais sobre
aspectos de nossa cultura, tdo hibrida em decorréncia das zonas de fronteiras interpostas,
as quais fazem com que colonialismos e africanidades se conjuguem na instancia do real
¢ se somem as crencgas ou realidades miticas da existéncia das encantarias ¢ de outros
locais onde os “mortos-viventes” se encontram, de onde estariam emanando suas
bencaos, protecdes e vontades, como Cabocla Mariana o fez no Festival Folclorico de
Parintins de 2019.

Dessa epopeia mitica, em sua encenagao como “Opera cabocla”, ndo podemos negar
a influéncia das narrativas de Pai Tayandd, principalmente, por meio do documentario, o
qual representa uma tradicdo especifica dentro do Tambor de Mina, um segmento
afrorreligioso diversificado, com diversas nac¢des e tradi¢gdes. Como mencionado, nem
sempre Herondina ou Jarina sdo vistas como entidades turcas. Devemos assim salientar
um cendrio de disputas entre imaginarios e culturas, os quais alguns acabam por ganhar
maior destaque que outras.

Neste trabalho, conseguimos demarcar e comungar imaginarios sobre os
encantados da Turquia, por um caminho que culmina em um dos &pices de sua

representacdo, sua materializacdo no palco do anfiteatro amazonico. Isto €, se manifestar

58



no Bumbodromo em pleno festival de Parintins e se projetar para o mundo. Visualizamos
assim, uma complexa rede de concepgdes de imaginario que se constroem por meio da
complexidade cultural existente na Amazonia e aqui especificamente estabelecida a partir
da diaspora negra africana. Em uma composi¢ao estrutural que colocou tal imaginario
como uma afirmagao identitaria do festival, pois a Ilha de Parintins ¢ evidenciada como

parte fundamental da narrativa mitopoética.

Referéncias
ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2008.

ANDRADE, Mario de. O turista aprendiz. Brasilia, DF: IPHAN, 2015.

BACHELARD, Gaston. A poética do devaneio. Sao Paulo: Editora Martins Fontes,
1988.

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de
Ciéncias Politicas, n.11, 2013, p.89-117.

BRAGA, Sérgio Ivan Gil. O boi € bom para pensar: estrutura e histdria nos bois-bumbas
de Parintins. Somanlu, v. 2, n. especial, 2002, p.13-26.

BUTLER, Kim D.; DOMINGUES, Petronio. Diasporas imaginadas: atlantico negro e
historias afro-brasileiras. Sdo Paulo: Perspectiva, 2020.

CASTORIADIS, Cornelius. A instituicio do imaginario da sociedade. Rio de Janeiro:
Paz e Terra, 1982.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropologicas do imaginario. Sao Paulo; Martins
Fontes, 2002.

DURAND, Gilbert. O imaginario: ensaio acerca das ciéncias e da filosofia da imagem.
Rio de Janeiro: DIFEL, 2004.

DUSSEL, Enrique. Anti-meditaciones cartesianas: sobre el origen del anti-discurso
filosofico de la modernidade. Tabula Rasa, v.9, p.153-197, 2008.

FERRETTI, Mundicarmo Maria Rocha. Desceu na guma: o caboclo do Tambor de
Mina em um Terreiro de Sdo Luis — A Casa Fanti-Ashanti. Sdo Luis: EDUFMA, 2000.

FILHO, Raimundo Dejard Vieira. A festa de boi-bumba em Parintins: tradi¢do e
identidade cultural, Somanlu, v. 2, n. especial, 2002, p.27-33.

GROSFOGUEL, Ramon. A estrutura do conhecimento nas universidades

ocidentalizadas: racismo / sexismo epistémico e os quatro genocidios / epistemicidios
do longo século XVI. Sociedade e Estados, v.31, n.1, 2016, p.25-46.

59



LARROSA, Jorge. O ensaio ¢ a escrita académica. Educacdo & Realidade, v.28, n.2,
2003, p.101-115.

LOUREIRO, Jodo Jesus de Paes. Cultura amazoénica: uma poética do imaginario.
Belém: Cultural Brasil, 2015.

LUCA, Taissa Tavernard de. “Tem branco na guma”. a nobreza europeia montou corte
na encantaria mineira. Tese do Programa de P6s-Graduacdo em Ciéncias Sociais do
Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Federal do Para, 2010.

MARTINS, Carolina C. de Souza; ALVES, Elio de Jesus Pantoja. Terreiro do Egito:
memorias e resisténcia em Sao Luis do Maranhao. Revista de Pesquisa Historica -
CLIO, n. 35,2017, p.137-151.

MELO, Diogo Jorge de. Festas de encantarias: as religides afro-diasporicas e afro-
amazonica, um olhar fratrimonial em museologia. Tese (Doutorado) Programa de Pos-
Graduacdo em Museologia e Patrimdnio interinstitucional UNIRIO e MAST, 2020.

MELO, Diogo Jorge de; ROSI, Marcos Henrique Zanotti; BARROSO, Gisele
Nascimento. Imagindrios afro-diasporicos e a mitopoética amazonida dos Surrupiras.
Revista Sentidos da Cultura, v.8, n.14, 2021, p.98-117.

MEYER, Marlyse. Caminhos do imaginario no Brasil: Maria Padilha e toda a sua
quadrilha. Revista Brasileira de Literatura Comparada, n.1, 1991, p.127-166.

MEYER, Marlyse. De Carlos Magno e outras historias. cristio & mouros no Brasil.
Natal: Ed. Universitaria UFRN, 1995.

NOGUEIRA, Wilson. Festas amazonicas — boi-bumba, ciranda e sairé. Manaus:
Editora Valer, 2008.

PINHEIRO, Harald S4 Peixoto. Mitopoética dos Muyraquitas, Porandubas e
Moronguetas: ensaios de antropologia estética e etnologia Amazonica. Sdo Paulo:
Alexa Cultural / Manaus: Edua, 2021.

PRANDI, Reginaldo; SOUZA, Patricia Ricardo de. Encantarias de Mina em Sao Paulo.
In: PRANDI, Reginaldo. Encantaria brasileira. o livro dos mestres, caboclos e

encantados. Rio de Janeiro: Pallas, 2004, p.216-280.

PRATT, Mary Louise. Os olhos do império: relatos de viagem e transculturagao.
Bauru, SP: Editora da Universidade do Sagrado Coragdo, 1999.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade, poder, globalizacao e democracia. Novos Rumos,
v.17,1n.37, 2002, p.4-28.

RUFINO, Luiz. Exu e a pedagogia das encruzilhadas. Tese (Doutorado) da
Universidade Estadual do Rio de Janeiro, Faculdade de Educacao, 2017.

SANTOS, Juana Elbein dos. O Nago e a morte. Petropolis, RJ: Vozes, 2012.

60



SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade. Petropolis, RJ: Vozes, 1988.
SODRE, Muniz. Pensar Nagé. Petropolis, RJ: Vozes, 2017.

SIMAS, Luiz Antonio. Pedrinhas Miudinhas: ensaio sobre ruas, aldeias e terreiros.
Rio de Janeiro: Moérula Editorias, 2013.

VERGOLINO, Anaisa. “Ponto de Santo: A Musica ¢ o Para” (Encarte de CD). Belém:
SECULT, 2003.

SOBRE OS AUTORES

Diogo Jorge de Melo

Doutor em Museologia e Patriménio (UNIRO) e Museu de Astronomia e Ciéncias Afins
(MAST); doutor em Ensino e Historia de Ciéncias da Terra (UNICAMP). Mestre em
Geologia (UFRJ). Graduagcdo em Museologia (UNIRIO). Possui especializagcdes em:
Relagdes Etnico-Raciais e Educagio e, Gestdo no Setor de Petroleo e Gas; Paleopatologia
FIOCRUZ. E professor da Universidade Federal do Para, lotado no Instituto de Ciéncias
da Arte (ICA), onde leciona no curso de Bacharelado em Museologia. Possui experiéncia
em Museologia, Patrimdénio, Memoria, Historia Oral, Historia da Ciéncia e das Mulheres
e questdes Etnico-Raciais e de Género e Geociéncias/Paleontologia.

E-mail: diogojmelo@gmail.com

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7266-2570

Larice Butel

Possui graduacao em Licenciatura em Historia pela Universidade do Estado do Amazonas
(2014). Atualmente ¢ participante em grupo de pesquisa da Universidade Federal do
Amazonas COLAR, foi pesquisadora da Associacao Folclorica Boi-Bumba Caprichoso,
atualmente ¢ assessor técnico - Secretaria Municipal de Cultura e Turismo. Tem
experiéncia na area de Historia, atuando principalmente nos seguintes temas: Parintins,
Caprichoso, festival, boi-bumb4 e historia.

E-mail: laricebutell@gmail.com

Orcid: https://orcid.org 0000-0003-1052-1320

Recebido: 23/06/2024
Aprovado: 22/08/2024

61



