
 

 

 

  

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

1 

RELIGIÃO E LITERATURA NO PENSAMENTO TEÓRICO DE JOÃO DE JESUS 

PAES LOUREIRO 

 

RELIGION AND LITERATURE IN THE THEORETICAL THINKING OF JOÃO DE 

JESUS PAES LOUREIRO 

 

 

 

Hirlan Hermes Monteiro da Costa* 

 

 

 
RESUMO 

 

O presente artigo busca apresentar elementos de uma teoria linguística criada pelo autor paraense João 

de Jesus Paes Loureiro e propor, a partir disso, possiblidades de articulações para os estudos em religião 

e literatura. No Brasil, as primeiras pesquisas nesse campo operacionalizaram e propuseram 

metodologias de teor hermenêutico, o que se tornou uma espécie de “paradigma” dessas pesquisas, mas 

que apresentou certas caducidades. Diante disso, uma das hipóteses levantadas neste trabalho é que as 

contribuições do referido autor podem contribuir para se pensar em novos modelos teórico-

metodológicos para esse campo. Para isso, recorremos fundamentalmente à tese de doutorado de Paes 

Loureiro, intitulada “Cultura Amazônica: uma poética do imaginário”, produzida em 1994, e sobretudo 

à obra teórica “A Conversão Semiótica na arte e na Cultura”, de 2007, no intuito de apresentar alguns 

dos principais eixos de suas teorizações. Essas obras representam as principais fontes das reflexões 

teóricas dele e explicitam elementos fundamentais acerca da dinâmica linguística e da atividade 

simbólica dos indivíduos por meio de uma produção que parte do contexto amazônico. Por fim, almeja-

se evidenciar a tempestividade das teorias engendradas pelo autor paraense, sobretudo pelo conceito de 

“conversão semiótica”, para as investigações que se depreendem sobre as relações entre religião e 

literatura. 

 

Palavras-chave: Religião; Literatura; Linguagem; Paes Loureiro. 

 

ABSTRACT 

 

This article aims to present elements of a linguistic theory created by the author João de Jesus Paes 

Loureiro and, based on this, propose possibilities for articulations for the studies of religion and 

literature. In Brazil, the first researches in this area operationalized and proposed hermeneutical 

methodologies, which became a “paradigm” for these studies, but which has shown certain 

obsolescence. Therefore, one of the hypotheses raised in this work is that the contributions of the 

amazonian author can contribute to thinking about new theoretical and methodological models for this 

field. To this end, we fundamentally resort to Paes Loureiro's doctoral thesis, entitled “Cultura 

Amazônica: uma poética do imaginário”, produced in 1994, and especially to the theoretical work “A 

 
* Doutorando em Ciências da Religião pela Universidade do Estado do Pará (UEPA), Mestre e Licenciado Pleno 

em Ciências da Religião, Belém, Pará, Brasil. E-mail: hhirlan@gmail.com. 

ORCID: https://orcid.org/0009-0006-0678-5007. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3227250725721551.  

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339
mailto:hhirlan@gmail.com.
https://orcid.org/0009-0006-0678-5007
http://lattes.cnpq.br/3227250725721551


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

2 

Conversão Semiótica na arte e na Cultura”, from 2007, in order to present some of the main axes of his 

theorizations. These works represent the main sources of his theoretical reflections and explain 

fundamental elements about the linguistic dynamics and symbolic activity of individuals through a 

production that originates from the Amazonian context. Finally, the aim is to present the fruitfulness of 

the theories developed by the author from Pará, especially the concept of “semiotic conversion”, for the 

scientific investigations in the area of religion and literature. 

 

Keywords: Religion; Literature; Language; Paes Loureiro. 

 

1 INTRODUÇÃO 

Em primeiro lugar, este trabalho tem como objetivo propor uma sucinta introdução ao 

pensamento teórico de João de Jesus Paes Loureiro, assim como uma maneira de visualizar a 

situação dialógica linguística da relação entre religião e literatura através dessas reflexões. Por 

um lado, é importante dizer que o autor paraense se destaca não apenas pela extensa produção 

intelectual, mas parece sobretudo apresentar formas de demonstrar como o conhecimento 

produzido na Amazônia não constitui o que historicamente se tentou relegar a ela, isto é, uma 

“marginalidade tolerada e compassiva” (LOUREIRO, 2019, p. 18), principalmente quando 

analisada por olhares exteriores. Por outro lado, tal contexto cultural, que “tem padecido de 

uma espécie de incompreensão e confinamento” (LOUREIRO, 2019, p. 17), é evidenciado por 

Paes Loureiro como um campo profícuo para a produção de conhecimento, principalmente a 

partir dos diversificados saberes expressos pelos nativos. De fato, as obras teóricas desse autor 

versam sobre os múltiplos elementos da cultura, arte, imaginário, mito e religião desse contexto, 

de modo que oferece compreensões autênticas e profícuas acerca das atividades simbólicas dos 

nativos desse ambiente.  

É importante dizer que na dissertação intitulada “A Aurora da Cultura Amazônica: 

aportes para uma teoria poética da religião em Paes Loureiro” (COSTA, 2024), cujo objeto se 

trata de uma reconstrução teórica das obras desse autor e a exposição da existência de uma 

teoria da religião em seu pensamento, sugeriu-se, tempestivamente, que essas teorizações 

poderiam ser articuladas às pesquisas que lidam com religião e literatura. A partir desse estudo, 

foi possível notar que as teorias de Paes Loureiro explicitam dados que são fundamentais para 

o referido campo de estudos pois partem de uma abordagem sistêmica daquilo que compõem 

semioticamente ambas as linguagens em diálogo. 

Em busca de aprofundar o argumento apresentado, o presente texto se divide em duas 

partes. Na primeira, apresentar-se-á uma breve contextualização do que parece constituir um 

paradigma metodológico das pesquisas que se inserem no campo supracitado, de modo que seja 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

3 

possível visualizar como as teorias de Paes Loureiro podem não apenas ser articuladas a esses 

estudos, mas também iluminar possíveis querelas que permeiam o campo. Em seguida, abordar-

se-á, mediante a ótica do autor em questão, como a religião e a arte funcionam como funções 

da linguagem que se estruturam, ao lado de outras, no processo de significação dos objetos, no 

âmbito multilinguístico da cultura, por meio de um processo que Paes Loureiro denominou de 

“conversão semiótica”. A partir desse trabalho almejo iluminar as seguintes questões: qual a 

compreensão de Paes Loureiro acerca das relações entre religião e arte? e como suas teorizações 

podem contribuir para uma compreensão da heteróclita presença da religião na literatura? 

 

2 UM PANORAMA SOBRE AS PESQUISAS EM RELIGIÃO E LITERATURA  

 

É evidente que a presença da religião na arte tem tido, ao longo da história, diversas 

expressões. Os exemplos são definitivamente incalculáveis: existiram e existem esculturas, 

pinturas, músicas, literaturas, murais/grafites e outras infindáveis expressões daquilo que se 

entende como pertencente ao âmbito artístico e que exprimem, em diferentes medidas, o que se 

atribui como do âmbito da religião. Sabe-se também que a presença do dado religioso nas 

produções literárias parece ter sido muito diversificada ao longo da história. É possível perceber 

essa relação não apenas nas chamadas “religiões do livro” (ELIADE, 1985, p. 151), mas em 

poesias, romances, contos e nos demais tipos ou, convencionalmente chamados, gêneros 

literários – embora se saiba, conforme Gérard Genette (1997, p. 3), que os gêneros são mais 

difíceis de se identificar do que aquilo que é reconhecido como literatura de maneira geral. 

Ocorre que, no Brasil, as primeiras pesquisas que buscaram investigar a presença da 

religião na literatura expressaram esforços pela identificação de discursividades e conteúdos 

teológicos em fontes (literárias) não estritamente religiosas. Assim, grande parte dessas 

investigações priorizaram, por exemplo, análises acerca da evocação de temas que 

consensualmente se atribuíam como pertencentes ao domínio de tradições religiosas e a 

identificação de elementos religiosos apenas pelas suas referencialidades “extratextuais”, 

conforme a conceituação de Iuri Lotman (LOTMAN, 1996, p. 28). Nesse âmbito de 

investigação, a literatura – e a arte de maneira geral – foi visada a partir de um suposto valor ou 

conteúdo teológico, o qual se emancipava dos textos canônicos.  

Em 2010, Douglas Rodrigues da Conceição (2010, p. 1) demonstrava que, no Brasil, 

ainda que de forma bastante variada, as primeiras pesquisas no campo de religião e literatura 

(outrora também chamado de teologia e literatura) articularam e propuseram metodologias, do 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

4 

que se pode considerar, de teor hermenêutico e com determinadas caducidades. Por outro lado, 

evidenciou-se, com mais intensidade nas últimas décadas, esforços de articulação cujos 

interesses e pontos de partida são diferentes dos supracitados.  

Em 2016, Paulo Augusto de Souza Nogueira (2016, p. 243) propôs uma abordagem 

semiótica e cognitiva, inspirado nas teorizações de Iuri Lotman, para as investigações das 

relações entre religião e linguagem, diferenciando-as fundamentalmente não apenas dos 

interesses de métodos exegéticos, por exemplo, mas também das pesquisas em teologia acerca 

de mídia/comunicação religiosa ou cristã. Indubitavelmente, tal proposta representou uma linha 

divisória nesse campo, assim como contribuiu ainda mais para uma singularização da área 

conhecida como “Linguagens da Religião”. Assim como as teorias de Lotman foram 

apresentadas como propostas de investigação da religião por Paulo Nogueira, as teorias de Paes 

Loureiro, forjadas no interior da cultura amazônica e de igual relevância, autenticidade e 

complexidade que as do autor russo, careciam, até a ocasião da dissertação “A Aurora da 

Cultura Amazônica” (COSTA, 2024), de semelhante notoriedade.  

Diante de um panorama atual sobre as pesquisas no campo de Religião e Literatura, 

Conceição expõe que “o espectro de um modelo hermenêutico parece ter se tornado um perfil 

metodológico, senão aparentemente consensual, pelo menos reiteradamente retomado” 

(CONCEIÇÃO, 2021, p. 162) nesses estudos. Conforme ele argumenta, a predominância do 

modelo hermenêutico tornou evidente uma espécie de redução da presença da religião na 

literatura como um elemento de conteúdo, assim como “tem insistentemente servido de carta 

branca para uma abordagem cujo ponto final seja a oferta de uma interpretação do possível 

conteúdo religioso que uma obra literária, em tese, comporta” (CONCEIÇÃO, 2021, p. 164). 

E, de fato, parece-me que essa abordagem teórico-metodológica pode ocasionalmente 

apreender a arte como um objeto ideal com estrutura estável e determinada, fato que se torna 

insustentável à medida que, assim como Lévi-Strauss entendeu acerca dos mitos, se trata de 

uma realidade sempre “à mercê dos golpes de um passado que a arruína e de um futuro que a 

modifica” (LÉVI-STRAUSS, 2021, p. 22). 

Porém, o contato hermenêutico torna-se, se não inevitável, pelo menos bastante tentador 

na abordagem e recepção de obras artísticas, visto que se trata de um contato com um “objeto 

estético” (MUKAROVSKY, 1988) e, assim como entendeu Paul Ricoeur acerca do discurso, 

este é “sempre compreendido como significação” (RICŒUR, 2000). Por um lado, isso é 

exemplificado no próprio fato de a maior parte das pesquisas que se depreendem sobre a 

presença da religião na literatura de Paes Loureiro apresentarem esforços interpretativos que 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

5 

identificam, em diversas medidas, o “significado” desses dados, como conteúdos, em relação à 

realidade amazônica e o contexto de criação, de forma que evidenciam, prioritariamente, a 

potencialidade dos processos semânticos desses textos. Por outro lado, é possível pensar na 

realização de, no mínimo, um deslocamento do processo interpretativo do conteúdo para a 

estrutura formal, para as operações de convocação desses elementos e, portanto, para a poética 

do autor, cujas teorias de Paes Loureiro parecem se depreender. 

Talvez, as aplicabilidades das teorias do autor paraense para a análise de textos literários 

podem ser visualizadas em uma espécie de moderação acerca do que Paul Ricoeur entendeu 

sobre as áreas da semiótica e da semântica. Isto é, uma compreensão dos elementos religiosos 

em um suporte literário poderá ocorrer tanto no nível do signo quanto no nível da frase – ainda 

que esta última seja considerada “um todo irredutível à soma de suas partes” (RICŒUR, 2000, 

p. 19) – mediante a análise das “conversões semióticas” que os indícios de materialidade 

existentes nas obras oferecem. Essa dicotomia ainda será, mais adiante, melhor desenvolvida e 

exemplificada no pensamento de Paes Loureiro. Por ora, é suficiente visualizar que esse autor 

oferece uma compreensão sobre o que pode ser entendido como o “status” da obra literária – 

sua posição na cultura – e sobre os elementos (nesse caso, religiosos) no interior dela. 

Apesar de o método hermenêutico ter contribuído para um intenso período de análises 

artísticas com teor semântico, talvez os esforços das análises contemporâneas da presença da 

religião na literatura possam apontar para outra direção. Neste ponto, estou convencido com a 

afirmação de Conceição:  

 

o uso artístico da religião poderia ser pensado como uma espécie de matéria prima 

intencionalmente implicada ao processo criativo de texto literário. Ou seja: a 

ocorrência da religião num poema, num romance ou num texto dramático seria uma 

evidência de que ela participa, em algum nível, do respectivo modo de existência de 

tais expressões literárias. (CONCEIÇÃO, 2023, p. 2) 

 

Em outra ocasião, a partir das profícuas reflexões de Susan Sontag, Conceição apresenta 

algumas das limitações que o modelo hermenêutico parece expressar – a saber, a domesticação 

da obra de arte pela inclinação ao estabelecimento de uma teologia da literatura, por exemplo, 

– de modo que sugere que um possível caminho para sua superação possa ser, em síntese, 

“pensar a religião como um elemento ocasional da linguagem literária (e não propriamente um 

conteúdo) que, dentro do respectivo regime verbal, concorre para o cumprimento da função 

dominante da linguagem à qual está implicada” (CONCEIÇÃO, 2021, p. 165). 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

6 

Logo, é diante desse panorama que novos modelos teórico-metodológicos se apresentam 

para os estudos de religião e literatura. No caso da relação entre essas linguagens, as teorias de 

Paes Loureiro, esta é minha hipótese, são capazes de auxiliar na investigação das similaridades 

e das fronteiras de suas experiências linguísticas pelo modo como ambas se manifestam 

textualmente, além de iluminar uma relação não apenas de materialização do elemento religioso 

no suporte literário, mas das estruturas daquilo que faz com que o diálogo ou o encontro entre 

os sistemas do mito, da arte e da religião provoque uma multiplicidade semântica para os 

receptores. 

 

3 INTRODUÇÃO AO PENSAMENTO TEÓRICO DE PAES LOUREIRO 

 

Mediante uma reflexão que parte de um certo “distanciamento” (LOUREIRO, 2000, p. 

42) e pertencimento à cultura amazônica, João de Jesus Paes Loureiro notou que os nativos 

desse contexto expressam sociabilidades e manifestações culturais complexas, de modo 

desenvolvem, naturalmente, sistemas (semióticos) eficazes para as relações estabelecidas com 

o meio que vivem. Em outras palavras, desenvolvem formas singulares de decodificação e 

emissão dos textos e, portanto, de significação da realidade vivida no âmbito comunicativo da 

cultura, sobretudo mediante a ação de um dado antropológico essencial: o imaginário.  

Acerca desse conceito, ele parte sobretudo de Gilbert Durand e sua obra “As Estruturas 

Antropológicas do Imaginário”, o qual percebe que essa dimensão não se dissocia do plano da 

consciência ou de processos racionais, assim como entendeu Gaston Bachelard, funcionando 

como um elemento fundamental da cultura, e reitera as críticas feitas à associação do imaginário 

e da imaginação como elementos infantis da humanidade. Para Durand (2002, p. 34), esse dado 

representaria sobretudo o fundamento da vida psíquica e a organização da dinâmica humana de 

significação. Portanto, fala-se de uma espécie de estrutura do inconsciente que constitui a vida 

consciente dos indivíduos: a organização do modo de ser, sentir, entender e imaginar a 

realidade.  

Paes Loureiro percebe que o imaginário passa por um processo dinâmico e diacrônico 

de construção durante o trajeto antropológico dos indivíduos, de forma que atua na instauração 

da realidade vivida por meio da decodificação dos objetos e subsequente produção de sentido 

sob estes. Por isso que na leitura de um poema, por diferentes pessoas, 

 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

7 

a sequência de palavras é a mesma. As qualidades verbais, a melopeia e a fanopeia 

também. No entanto, outras serão as variantes do prazer no imaginário de cada um, 

ao compreender os diferentes significados do mesmo poema; por que a sequência de 

palavras no verso não é um mero ou arbitrário processo. (LOUREIRO, 2000, p. 53) 

 

Diante disso, nota que o imaginário não se distingue da cultura, pelo menos em um nível 

prático. Isto é, afirma que “a cultura de um povo é fonte inesgotável de inspiração, de símbolos, 

de experiências, de trabalho acumulado, de beleza, de utopias” (LOUREIRO, 2000, p. 78), que 

são os aspectos que estruturam o imaginário e os processos significativos dos seres humanos 

durante seus trajetos antropológicos. Existiria, então, uma relação dialética entre realidade 

objetiva e subjetividade, de modo que ação decodificadora, do imaginário dos sujeitos, propicia 

uma relação transfigurante do mundo que participam.  

Por esse motivo, Paes Loureiro destaca que o ser humano vive em um processo de 

criação – portanto, poético – e de reordenamento constante de símbolos, fato que, inclusive, dá 

sentido às existências. Para ele, essa “realidade é, também, mudada, apreendida, compreendida 

e integrada em um sistema comunicacional” (LOUREIRO, 2007, p. 13), isto é, criam-se 

condicionantes desse processo de significação mediante os signos/objetos que se tornam 

sensíveis aos receptores que vivenciam essas culturas. Tal fato pode ser evidenciado, por 

exemplo, no modo como os elementos naturais da Amazônia possuem uma qualidade diferente 

para os nativos. 

Diante desse panorama, ele parte também da perspectiva do filósofo alemão Ernst 

Cassirer (1977) para entender essa espécie de pensamento simbólico ou consciência mítica do 

ser humano, o qual percebe que além de um sistema receptor e de reação, que todos os animais 

possuem em comum como mecanismos de adaptação ao meio, a espécie humana se singulariza 

por ter concomitantemente um sistema simbólico. Então, responde aos estímulos não apenas de 

forma direta, mas também de forma diferida e pensada, de modo que cria uma nova dimensão 

da realidade por meio de um processo simbólico ininterrupto: vive simultaneamente em um 

universo físico e simbólico (CASSIRER, 1977, p. 47).  

Por isso que o poeta e teórico paraense afirma que, a partir dessa “condição 

simbolizadora, o homem percebe e abre o real com seu clavenário simbólico” (LOUREIRO, 

2007, p. 35). Um possível significado para o termo “clavenário simbólico”, como uma metáfora 

para o imaginário, é oferecido na entrevista denominada “Encantaria da Linguagem”, de 2002. 

Nessa ocasião, afirmou que está relacionado ao “lugar onde estão as chaves da compreensão do 

ser”, assim como é “provavelmente, (...) a dimensão poética do ser, na medida em que o 

imaginário é o que atribui ao ser a sua dimensão, a do devaneio, da poesia, do sonho, da 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

8 

sobrenaturalidade” (LOUREIRO, 2002, p. 148). Certamente, é pelo imaginário, conforme a 

ótica desse autor, que se configuram as experiências culturais, como a arte e a religião.  

Ora, se o imaginário aparece como uma espécie de sistema cognitivo e social que faz a 

mediação do processo de emissão e recepção dos dados linguísticos ao qual o ser humano está 

inerentemente inserido, então os textos/objetos e as esferas culturais garantem sua existência 

mediante essa ação decodificadora realizada por essa estrutura sistêmica. É necessário, ainda, 

ressaltar uma premissa do pensamento de Paes Loureiro: o imaginário não apenas compõe-se 

estruturalmente de “funções da linguagem”, mas também objetifica-as aos textos/objetos nos 

processos de emissão e recepção destes. Entretanto, uma ressalva é necessária: há uma 

diferenciação entre as funções dos objetos, isto é, das “paroles” ou dos “textos”, conforme as 

respectivas definições de Saussure (2021) e Lotman (1996), em relação às funções 

sedimentadas no imaginário dos indivíduos. Essa últimas são propriamente funções decorrentes 

da cultura, as quais se diversificam mediante a inerente relação moldada e compartilhada com 

os diversos ambientes, trajetos antropológicos e, portanto, com a realidade.  

Por um lado, na ocasião de sua tese, produzida em 1994, ele buscou evidenciar uma 

esteticidade, nutrida pelo devaneio, que fecunda o imaginário amazônico, assim como uma 

análise de uma “função poética dominante” dessa cultura, isto é, fatores que promovem a 

potencialidade criativa dos nativos e que implica no estabelecimento das diversas formas 

identitárias, por assim dizer, de relações com o meio vivido. Para isso, ele realizou uma espécie 

de “sociogênese da cultura cabocla” (COSTA, 2024, p. 56), isto é, um complexo cruzamento 

de dados históricos, antropológicos, sociais, éticos e, inclusive, estéticos acerca das vivências e 

dos modos de vida dos nativos da Amazônia. 

Por outro lado, na obra “A Conversão Semiótica na Arte e na Cultura”, de 2007, Paes 

Loureiro se dedica à explanação do conceito de conversão semiótica – o qual constitui o 

principal eixo de articulação que este trabalho almeja indicar – que, por sua vez, investiga como, 

no plano prático e comunicativo, as diversas formas de relações com a realidade provocam, 

também, um ajustamento mental dos objetos no momento de suas recepções pelos sujeitos, por 

meio de uma rehierarquização das funções linguísticas contidas neles, quando a “dominante” 

muda (LOUREIRO, 2007, p. 11). Certamente, a conversão semiótica parece constituir “um 

instrumento metodológico, de amplo espectro, que estabelece caminhos fecundos à 

interpretação dos fenômenos culturais” (LOUREIRO, 2000, p. 54), sendo este, talvez, o pilar 

essencial de uma teoria da arte e da religião em Paes Loureiro. 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

9 

De fato, esse autor propõe o conceito supramencionado como uma ferramenta para 

explicar não só sua própria produção artística que, por exemplo, transfigura elementos da 

religião e dos mitos da Amazônia, mas também para explicar os processos criativos dos sujeitos 

amazônicos e, mais enfaticamente, os processos comunicativos que estruturam a cultura. Ainda 

que se note que essa teorização é desenvolvida sobretudo em torno dos mitos amazônicos, sua 

aplicabilidade se estender para outros textos/objetos e outras “semiosferas” (LOTMAN, 1996, 

p. 11). Afinal, o próprio autor diz: 

 

Esta noção conceitual de conversão semiótica, presente em numerosos fatos da cultura 

amazônica, nasceu como fruto intuído nas instâncias de contemplação reflexiva com 

essa cultura e consequente estudo dela. Cremos que, no entanto, é uma forma de 

compreender a conversão de signos, além da cultura amazônica, em qualquer das áreas 

culturais, nacional, regional ou individual... (LOUREIRO, 2007, p. 37) 

 

3.1 A conversão semiótica: epicentro de uma teoria linguística 

 

Em primeiro lugar, é necessário dizer que a referida imagem conceitual, a conversão 

semiótica, profícua para a análise de expressões culturais (no qual se inclui a literatura e a 

religião), recai na necessária conjugação dos conceitos de “função” com o de “dominante”. O 

teórico da Escola de Praga, Jan Mukarovsky, ressalta a dinâmica dessas funções pela 

propriedade multifuncional da obra de arte, de modo que, para ele, esta poderia expressar a 

função prática, teórica (ou cognitiva), mágico-religiosa e estética (MUKAROVSKY, 1988, p. 

19). Partindo da ótica desse autor, Paes Loureiro destaca que todos os objetos culturais, não 

apenas as obras de arte, podem igualmente expressar tais funções e que estas se manifestam de 

modo hierarquizado – uma se tornará a “dominante” –, de forma que a transitoriedade destas 

não poderia implicar em outra coisa além de uma evidência do fenômeno da conversão 

semiótica.  

O linguista russo Roman Jakobson (2014, p. 3), também pertencente à Escola de Praga, 

conceitua a “dominante” como o elemento destacado em um conjunto sistêmico que provoca a 

reorganização dos demais elementos subordinados e, em certa medida, torna-se regedor do 

processo receptivo. Diante disso, Paes Loureiro exemplifica essa conjunção conceitual ao 

afirmar que “no caso da Poesia é a função estética que se confere o papel de dominante, isto é, 

o de governo do sistema, ao mesmo tempo em que, ordena a hierarquia das outras funções da 

linguagem, no corpo constitutivo da obra poética” (LOUREIRO, 2000, p. 54).  

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

10 

Por esse motivo, ele entende que o significado se constitui mediante, de fato, a função 

atribuída como dominante pelos sujeitos no momento receptivo dos objetos e em cada 

circunstância (ou campo) cultural, de forma que nenhum texto na cultura é desvaído de sentido, 

estes são apenas ressignificados (ou convertidos semioticamente) nas diferentes situações. O 

autor, portanto, busca explicar a forma como os seres humanos constantemente atribuem e 

modificam os significados de sua realidade, assim como teoriza sobre um processo que parece 

constituir um mecanismo de fronteira que funciona no diálogo ou no encontro entre diferentes 

sistemas ou linguagens, percebidos por Iuri Lotman no interior e entre “semiosferas” 

(LOTMAN, 1996, p. 15). 

Em suma, Paes Loureiro afirma que “a conversão semiótica significa o quiasmo de 

mudança de qualidade do signo” (LOUREIRO, 2007, p. 35) e “pode ser observada, por 

exemplo, na criação artística, no trajeto antropológico, nos processos de tradução, nas 

transferências de campo cultural ou passagem a outro contexto” (LOUREIRO, 2007, p. 36). 

Conforme esse pensamento, o processo receptivo das obras de arte pode ser considerado 

estruturalmente semelhante à recepção de objetos religiosos ou aos demais objetos culturais, 

entretanto a experiência é variada especialmente mediante uma lógica interna que se exprime 

pela regência de uma função dominante em cada situação cultural.  

Paes Loureiro percebe que a recepção dos objetos “sob uma outra configuração 

simbólica, culturalmente legitimada, converte o objeto no outro de si mesmo” (LOUREIRO, 

2007, p. 21). Tal processo de transfiguração certamente se faz evidente nas experiências 

religiosas e, de maneira geral, nas demais experiências culturais. Em relação à religião, o 

paraense exemplifica esse fenômeno a partir da consagração litúrgica da santa ceia, quando “o 

pão se transforma em corpo de Cristo e o vinho, em sangue” (LOUREIRO, 2007, p. 49). Sobre 

isso, afirma que “não se trata de uma transformação visível, mas de uma relação transformadora 

de caráter cultural, legitimada espiritualmente pela fé” (LOUREIRO, 2007, p. 49).  

Por um lado, quando o historiador das religiões Mircea Eliade (2010) teorizou sobre o 

fenômeno religioso, ele percebeu que a manifestação do sagrado poderia acontecer apenas no 

universo mental do homo religiosus, ainda que qualquer objeto pudesse se tornar uma 

hierofania, assim como constatou que a passagem de um caráter profano para sagrado implicava 

na mudança do valor ontológico do objeto, isto é, quando passa a ser percebido de forma 

diferente pelos receptores, sobretudo como uma espécie de experiência extraordinária. Por 

outro lado, Paes Loureiro demonstra que isso se trata de um processo comum a indivíduos que 

vivem sob o “rio da linguagem” (LOUREIRO, 2007, p. 46), cujo caráter poético é intrínseco. 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

11 

O raciocínio é simples: no caso das hierofanias, pode-se dizer que elas representam uma forma 

de conversão semiótica, cuja função dominante se torna a religiosa, ou mágico-religiosa 

conforme a nomenclatura de Mukarovsky.  

Iuri Lotman, no livro “La Estrucutra del Texto Artístico”, atribui à arte e à religião um 

mesmo nível de estruturação, como linguagens secundárias modelizantes e, de forma 

semelhante, é possível intuir que Paes Loureiro destaca que as mesmas capacidades estruturais, 

ainda que não o mesmo sentido funcional, atribuídas à arte podem também ser estendidas à 

religião. Com isso teríamos ambos os sistemas linguísticos como expressão simbólica de uma 

cultura; como ultrapassagem da experiência puramente material; como “palco onde se deflagra 

a vida do sentimento e da emoção” (LOUREIRO, 2007, p. 46). Além disso, a religião, como a 

arte, expressa formas significantes que pelo processo receptivo e poético são percebidas como 

formas transfiguradas, de modo que também assumem a dimensão estética, com caráter 

autorreflexivo e autoexpressivo. Isso significa que, mesmo quando no caso de um mito a 

dominante for a função mágico-religiosa, a função estética também pode continuar a exercer 

um papel, ainda que sob aquele domínio. Sobre isso, Paes Loureiro enfatiza que “como nada 

que está só está somente só, essas funções se complementam e se alternam hierarquicamente, 

acionadas por um movimento dialético de relações nos campos culturais” (LOUREIRO, 2007, 

p. 47).  

Se é fato que o receptor de uma arte a percebe como algo que ultrapassa a realidade 

objetiva, ainda que esta não seja completamente abolida, uma espécie de conversão semiótica 

do objeto real para o co-real (fato que caracterizaria o objeto estético da obra de arte), então, 

certamente, poder-se-ia deduzir que uma hierofania é, também, vista de forma qualitativamente 

diferente, tal qual um objeto co-real, e que o objeto estético se assemelha estruturalmente com 

o objeto religioso. Por exemplo, Eliade entende que qualquer objeto, como uma pedra ou uma 

árvore, pode se tornar uma manifestação da experiência do sagrado, mas afirma que 

 

não se trata de uma veneração da pedra como pedra, de um culto da árvore como 

árvore. A pedra sagrada e a árvore sagrada não são adoradas com pedra ou como 

árvore, mas justamente porque são hierofanias, porque “revelam” algo que já não é 

nem pedra, nem árvore, mas o sagrado, o ganz andere. Nunca será demais insistir no 

paradoxo que constitui toda hierofania, até a mais elementar. Manifestando o sagrado, 

um objeto qualquer torna-se outra coisa e, contudo, continua a ser ele mesmo, porque 

continua a participar do meio cósmico envolvente. (ELIADE, 2010, p. 13) 

 

Conforme Paes Loureiro, “mesmo que a obra de arte nunca se ofereça por completo à 

compreensão sensível, ela sempre se revela na integridade da conversão semiótica que lhe deu 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

12 

existência” (LOUREIRO, 2007, p. 25), tal qual o numinoso na ótica de Rudolf Otto (2007), que 

teria a capacidade de se manifestar e ser percebido, mas que mantém sua dimensão de 

mysterium que “de um modo geral, significa inicialmente apenas enigma no sentido de estranho, 

não-compreendido, inexplicado” (OTTO, 2007, p. 58). Na arte, então, um objeto material 

servirá de suporte sensível para o objeto estético, assim como na religião servirá para o objeto 

religioso, cujo significados estão contidos na cultura, no sentido de uma sociabilidade estética 

e/ou religiosa. Ambos os textos culturais se encontram como forma de consenso nas 

coletividades e, por isso, não se reduzem à intenção do criador, às interpretações dos receptores 

ou à “obra-coisa”, fato que justifica a criação de um conceito como a conversão semiótica para 

lidar com essa heterogeneidade de atribuições.  

Segundo esse autor, todo objeto cultural que se expressa para os seres humanos, no 

processo comunicativo da cultura, possui as mesmas configurações estruturais que o “objeto 

estético”, conforme a conceituação de Mukarovsky. Significa dizer que possuem forma e 

conteúdo “cuja significação decorre da tensão permanente entre elas e da obra integrada com a 

cultura na qual ela se insere e sobre a qual repercute” (LOUREIRO, 2000, p. 79). Por essa razão, 

a obra de arte, assim como todo texto cultural, seria constituída por: símbolo exterior, objeto 

estético e relação estabelecida dos sujeitos com a obra a partir de determinadas circunstâncias, 

relação essa que se refere ao âmbito geral dos fenômenos sociais do meio ambiente concreto.  

A estética, então, em um sentido lato, trata-se de um dado que se manifesta, pela própria 

capacidade simbólica do ser humano, em todos os objetos, mas no processo de recepção de uma 

obra artística, em seu sentido stricto, se torna a função dominante e rehierarquiza as outras 

funções. Nesse último caso, conforme a ótica de Gérard Genette (1997), trata-se propriamente 

de uma “função estética intencional”. Ainda assim, mesmo que exercendo o cargo de função 

dominante no caso das obras de artes, a estética é apenas um dos elementos da “plurivalente 

relação da coletividade humana com o mundo” (LOUREIRO, 2000, p. 79), de modo que não 

poderia haver fenômeno unicamente estético ou radicalmente não-estético. Há uma 

complementariedade hierárquica entre diversas funções na constituição dos significados dos 

objetos: “a inexistência de limites rígidos entre o estético e o não-estético permite grande 

mobilidade na imprecisa linha divisória entre os dois campos” (LOUREIRO, 2000, p. 82). Por 

isso que Genette entende que  

 

it is not always easy or pertinent to separate the aesthetic from the practical function: 

the first often results from successfully fulfilling the second. Literature is doubtless 

an extreme case, not, to be sure, of the absence of a practical function, but rather of 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

13 

the ability to carry it out equally well in both its modes of manifestation.1 (GENETTE, 

1997, p. 25)  

 

Mediante isso, Paes Loureiro propõe algumas considerações: o estético não é uma 

característica real das coisas; a função estética não está sob domínio completo do indivíduo; 

qualquer coisa pode adquirir ou deixar de tê-la, assim como, na visão de Eliade (1957), uma 

hierofania pode se manifestar em qualquer objeto; e, por fim, a extensão da função estética 

depende da relação que ela tem com cada cultura.  

O autor paraense infere que dentre as diversificadas “linguagens da cultura” (DE 

SOUZA NOGUEIRA, 2016, p. 244), a religião e a arte compartilham entre si, não só as 

estruturas objetivas (forma e conteúdo), mas as funções religiosa e estética em um diálogo 

permanente: temos danças, pinturas, rituais, poemas, entre outras coisas, tanto na arte quanto 

na religião, por exemplo. Seria, então, o caso de não poder haver religião sem função estética e 

arte sem função mágico-religiosa? De fato, os textos pelos quais os seres humanos atribuem 

como religiosos ou artísticos são sempre experienciados como signos linguísticos 

transfigurados, como formas heterogêneas no “caos da homogeneidade” (ELIADE, 1957, p. 

17) e como “consenso, na tessitura da teia de uma cultura” (LOUREIRO, 2007, p. 33) e, 

portanto, tratam-se de elementos funcionais muito próximos que muitas vezes se confundem, 

mas que variam em grau e substância no momento receptivo dos objetos culturais.  

Não se pode perder de vista, entretanto, que a atribuição dessas funções da linguagem 

depende, na lógica do autor, do processo receptivo e, dessa maneira, da circunstância cultural 

do receptor e do objeto. Ou seja, é temerário achar que a identificação de um texto com função 

mágico-religiosa dominante, por exemplo, não se insira nos processos diacrônicos e sincrônicos 

do sistema cultural do qual se parte e que o dado religioso possa ser univocamente identificado. 

Tal problematização pode ser resumida nas seguintes palavras: a identificação de elementos 

religiosos em uma obra artística, e inclusive daquilo que é propriamente arte ou religião, 

depende não apenas da linguagem utilizada como decodificadora, mas também, pode-se pensar 

a partir de Lotman (1996), da “semiosfera” ao qual se encontra o receptor. Assim, sempre se 

parte de uma certa convencionalidade ou imaginário social cujos sistemas linguísticos internos 

possuem uma lógica própria de organização hierárquica. Portanto, a abrangência de 

 
1 Não é sempre fácil ou pertinente separar a função estética da função prática: a primeira resulta, frequentemente, 

da efetividade da segunda. A literatura é, indubitavelmente, um caso extremo, não da ausência de função prática, 

mas da capacidade de exercê-la (ao lado da estética) igualmente em ambas as suas formas de manifestação. 

(tradução e grifo do autor) 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

14 

determinada função da linguagem ou esfera cultural é condiciona indubitavelmente por essa 

circunstância. 

 

4 A CONVERSÃO SEMIÓTICA DA RELIGIÃO NOS TEXTOS LITERÁRIOS 

 

Diante do exposto, exprimem-se algumas possibilidades de investigação da presença da 

religião nas obras literárias por meio, sobretudo, da análise dos processos de conversão 

semiótica desses/nesses textos. Assim, uma possível questão emerge: o que significa analisar 

os processos de conversão semiótica de um texto literário que, em tese, possui função estética 

dominante? E como a religião pode ser percebida mediante essa relação de indubitável 

subordinação? Em relação a uma aplicabilidade para a literatura, é possível pensar em uma 

análise dos textos de acordo as modulações dessas funções e, de forma mais precisa, pela 

capacidade estrutural e de “modelagem linguística” (LOTMAN, 1978) da religião nessa relação 

de sujeição à função estética.  

Douglas Rodrigues da Conceição sintetiza, tempestivamente, uma possível articulação 

dessa ferramenta teórica aos estudos da religião: “a conversão semiótica, portanto, ao reordenar 

a função dominante de um determinado sistema, obriga ao sistema convocado (a religião) a 

participar da função dominante do sistema modelizante receptor (a literatura)” (CONCEIÇÃO, 

2023, p. 3) e “por mais diversas que sejam as apropriações da religião no trabalho de produção 

de um determinado objeto artístico – sendo ele destinado a função estética –, ela estará 

consignada à referida função” (CONCEIÇÃO, 2023, p. 4). Em outra ocasião, o cientista da 

religião afirma, ainda, que essa ferramenta auxilia a “pensar a religião como um elemento 

ocasional da linguagem literária (e não propriamente um conteúdo) que, dentro do respectivo 

regime verbal, concorre para o cumprimento da função dominante da linguagem à qual está 

implicada” (CONCEIÇÃO, 2021, p. 165).   

Em primeiro lugar, pode-se afirmar que na ótica de Paes Loureiro quando a função 

estética se faz dominante, seja no imaginário, como predisposição cognitiva, ou no plano 

comunicativo receptivo-emissivo dos textos, nas obras de arte, o ato contemplativo do objeto 

(estético) toma lugar principal ou ao menos apriorístico na experiência humana. Assemelha-se 

ao que Susan Sontag compreendeu sobre uma autêntica experiência artística:  

 

Toda grande arte leva à contemplação, a uma contemplação dinâmica. Por mais que o 

leitor, ouvinte ou espectador se excite com uma identificação provisória entre o que 

há na obra de arte e a vida real, sua reação última — desde que esteja reagindo à obra 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

15 

como obra de arte — será distanciada, serena, contemplativa, emocionalmente livre, 

para além da indignação e da aprovação. (SONTAG, 2020, p. 46) 

 

Por isso que o ato contemplativo perante uma obra de arte, ou outros textos culturais 

semelhantes, tende a ser frequentemente o ponto vélico do ato receptivo, momento quando a 

função dominante é a estética. É evidente que, na ótica de Paes Loureiro, isso não implica em 

um esgotamento desse tipo de experiência, visto que esta, assim como as outras funções, sujeita-

se inescapavelmente à transfiguração de seu significado, nas dinâmicas culturais, por meio de 

um reordenamento semiótico. Paes Loureiro exemplifica essa ideia propondo uma 

diferenciação para o que parece constituir um mito religioso e um mito artístico (ao menos, 

assim pode-se pensar, no interior da cultura amazônica): “no caso do mito, a sua conversão 

semiótica em poesia acontece quando a dominante deixa de ser mágico-religiosa para tornar-se 

dominante estética; quando o mito deixa de constituir o funcionamento de códigos sociais e 

passa a ser linguagem significante”2. Por isso, entende que é na obra de arte que encontramos 

o mais elevado grau de esteticidade, cujo objeto se encontra em uma situação cultural que 

instiga do receptor prioritariamente uma atitude contemplativa cuja significação é legitimada 

pela cultura e, segundo Paes Loureiro, encontrada no interior da mesma obra, como uma espécie 

de propriedade imanente da estética. 

A partir dessa ideia supracitada, pode-se dizer que, no âmbito da literatura, uma 

abordagem em Paes Loureiro parece implicar, em suma, em uma priorização dos elementos 

religiosos da obra sobre uma ótica da função estética dominante. Isso não significa que não seja 

possível – pela inescapável impossibilidade de haver qualquer tipo de determinação última do 

processo de atribuição de significado – perceber a obra artística como um valor ou 

discursividade religiosa; como uma função de crítica; ou como registro documental, entre outras 

possibilidades de significação. Tal fato decorrerá, a partir do processo receptivo, da 

reorganização hierárquica das funções, a partir daquela que opera como dominante nessas 

diferentes situações culturais e experiências individuais. 

De imediato, duas possibilidades de articulação da referida ferramenta conceitual 

fulguram. Primeiramente, parece ser viável esforços que verifiquem em que medida os textos 

literários, nas suas inteirezas, podem ser convertidos semioticamente a partir de suas recepções 

em diferentes situações culturais e receptores, fato que parece ser profícuo às análises da 

transitoriedade de textos literários no interior de diversos ambientes culturais. Essa análise 

 
2 LOUREIRO, A conversão semiótica na arte e na cultura, p. 47. 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

16 

possibilitaria, portanto, uma compreensão da forma como os elementos circunstanciais de 

espacialidade e temporalidade, inerentes aos processos receptivos, influenciam na produção de 

significados e no acionamento do processo de significação, assim como uma investigação da 

forma como esses textos se multiplicam e se transformam mediante sua mobilidade intra e 

intercultural.  

Em segundo lugar, e talvez de forma mais tempestiva, há a possibilidade de se analisar 

a forma de manifestação dos signos, dos enunciados e de suas interrelações, isto é, uma análise 

das conversões semióticas no interior dos textos literários. Ora, se para Paes Loureiro, na arte 

sempre há a precedência de signos práticos, teóricos, religiosos, entre outros, que são 

convertidos semioticamente em signos estéticos, então, em uma análise da convocação da 

religião em uma literatura, abordar-se-á sobre os dados internos (pra distinguir do que seria uma 

análise da “obra-coisa” em si) que são transpassados e transfigurados do que, consensualmente, 

se adjudica como pertencente à esfera da religião para um funcionamento subordinado à esfera 

artística e, portanto, em uma dominante estética. 

Esse processo foi percebido na análise do “Cântico XVII”, do livro “Porantim” de Paes 

Loureiro, realizada pelo cientista da religião Douglas Rodrigues da Conceição (2020). O 

cientista da religião vislumbra nesse poema, entre outras coisas, um tipo de operação que o 

torna uma espécie de variante do mito amazônico do Tambatajá, caracterizando, sob a ótica de 

Paes Loureiro, uma conversão semiótica do mito à poesia. Por meio desse conceito, percebe 

que o amor incondicional expresso no mito amazônico contribui para a intensificação da ideia 

de suspensão do interdito bíblico, representado pela convocação do mito de Tamar e Amon na 

estrutura do poema, isto é, uma espécie de “poetização do mito por meio do poema”. Afirma, 

ainda, que:  

 

A tentativa de decifração de um mito de referência–aqui visitado a partir de duas de 

suas mais conhecidas variantes [a do amor entre irmãos e a do amor incondicional] – 

sob a evidência de sua circularidade em diversas culturas – não pode somente 

encontrar na existência de uma isomorfia entre os documentos culturais disponíveis a 

única chave interpretativa. A aproximação de Tambatajá ao Cântico XVII se deve 

antes à transparente polimorfia que se revela no conteúdo de cada um desses 

documentos poéticos da cultura amazônica. (CONCEIÇÃO, 2020, p. 14) 

 

 Sobre isso, Paes Loureiro afirma que “no caso do mito, a sua conversão semiótica em 

poesia acontece quando a dominante deixa de ser mágico-religiosa para tornar-se dominante 

estética; quando o mito deixa de constituir o funcionamento de códigos sociais e passa a ser 

linguagem significante” (LOUREIRO, 2007, p. 47). Por meio desse conceito, Conceição 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

17 

entende que, na poesia de Paes Loureiro, o princípio de amor incondicional expresso no mito 

amazônico sobrepõe o interdito implicado pelo texto bíblico, isto é, não só a função dominante 

dos mitos se torna a estética/artística e não mais a religiosa, mas ele percebe que os mitos 

também se transfiguram em um novo “modo de existência” no interior do poema.  

É, também, a análise desses “modos de existência” das expressões linguísticas da 

religião e do diálogo entre suas estruturas, que considero ser o ponto fulcral de uma 

compreensão a partir das teorizações do autor paraense. A dinâmica dialógica das funções da 

linguagem demostra, entre outras coisas, o motivo da existência dos incomensuráveis 

significados possíveis e alto grau de “semioticidade” implicados nas expressões e textos 

literários e, portanto, da impossibilidade de se identificar um significado unívoco para o 

conteúdo de uma literatura. Penso, ainda, que a conversão semiótica pode iluminar uma 

investigação do processo de utilização da religião como matéria-prima da literatura de uma 

forma abrangente devido ao fato de explicar o que ocorre a partir do encontro entre essas 

diferentes linguagens e a consequente transformação dos textos da cultura. Nessa ótica, as 

formas de convocação desses variados elementos religiosos em uma literatura se inserem 

indubitavelmente em processos de conversão semiótica.  

 

5 CONSIDERAÇÕES 

 

Em suma, pode-se afirmar que neste artigo foram propostos como principais objetivos: 

uma apresentação das reflexões teóricas de João de Jesus Paes Loureiro e algumas possíveis 

articulações destas para os estudos de religião e literatura. Frisa-se, no entanto, que o presente 

trabalho não teve pretensão de abarcar toda a esteira teórica desse autor, à medida que ela é 

constituída através de obras densas e variadas. De fato, tratou-se de introduzir alguns aspectos 

basilares de suas teorizações, com ênfase no conceito de conversão semiótica que parece 

constituir o aspecto nuclear de sua teoria linguística, com o intuito de instigar sua articulação 

em etapas teórico-metodológicas de pesquisas que se depreendem sobre arte, cultura e, 

especialmente, religião e literatura. 

Reitero que o principal eixo desse corpo teórico é o conceito de conversão semiótica, o 

qual tem ampla possibilidade de articulação na literatura, sobretudo a partir dos elementos 

internos que são convocados como matéria-prima, como é o caso da religião. Tal imagem 

conceitual ilumina a organização da dinâmica de criação e, sobretudo, de recepção dos textos 

literários no processo comunicativo da cultura, pois abrange as diversificadas formas de 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

18 

convocação de elementos provenientes de sistemas linguísticos distintos e suas consequentes 

transfigurações. Na literatura, a religião configura – como um elemento estrutural do texto, isto 

é, como uma função da linguagem – uma forma de concorrência para o efeito estético da obra, 

assim como contribui para a instauração dos aspectos singulares de cada produção, na medida 

em que esses elementos se projetam e são percebidos nos textos. 

De forma pragmática, pode-se, por exemplo, verificar como determinado elemento 

convocado, identificado como proveniente de um sistema religioso e com uma função mágico-

religiosa dominante, pode se ligar a função estética da obra que a convocou; assim como é 

igualmente profícuo problematizar como estruturas que são muitas vezes associadas às 

linguagens da religião, como é o caso do mito, funcionam a partir de sua conversão semiótica 

para um sistema artístico-literário. Por fim, faz-se evidente que as obras teóricas de Paes 

Loureiro expressam ampla possiblidade de articulação em diversas áreas dos estudos culturais 

e, como foi demonstrado, deslindam, entre outras coisas, as tensões existentes entre as 

experiências da religião e da arte. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CASSIRER, Ernst. Antropologia filosófica: introdução a uma filosofia da cultura humana. 

São Paulo: Mestre Jou, 1977. 

 

CONCEIÇÃO, Douglas Rodrigues da. Literatura e religião em discussão: revisitando 

interpretações, métodos e teorias. Cadernos da FaEL, v. 3, p. 1-23, 2010. 

 

______. Religião e Literatura: participação estética e “conversão semiótica” (mímeo). 

Universidade do Estado do Pará, 2023, 10p. 

 

______. A presença da “religião” na literatura: uma questão de participação 

estética?. Estudos de Religião, v. 35, n. 2, p. 161-180, 2021. 

 

______. Uma cena religiosa na paisagem amazônica: a narrativa de Tamar e Amon na 

Poesia de João de Jesus Paes Loureiro. Organon, v. 35, n. 70, p. 1-16, 2020. 

 

COSTA, Hirlan Hermes Monteiro da. A Aurora da Cultura Amazônica: aportes para uma 

teoria poética da religião em Paes Loureiro. Belém, 2024. Dissertação (Mestrado em Ciências 

da Religião), Universidade do Estado do Pará. 

 

DE SOUZA NOGUEIRA, Paulo Augusto. Religião e linguagem: proposta de articulação de 

um campo complexo. HORIZONTE-Revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religião, 

p. 240-261, 2016. 

 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Hirlan Hermes Monteiro da Costa 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

19 

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário. Trad. Hélder Godinho. 

São Paulo: Martins Fontes. 2002. 

 

ELIADE, Mircea. História das crenças e ideias religiosas. Rio de Janeiro: Zahar. t.1. v.1. 

1985. 

 

______. O sagrado e o profano: a essência das religiões, v. 3, 1957. 

 

______. Tratado de História das Religiões, 4ª edição. São Paulo: WMF Martin Fontes, 

2010. 

 

GENETTE, Gérard. The work of art. Cornell University Press, 1997. 

 

JAKOBSON, Roman. O Dominante. Rebeca-Revista Brasileira de Estudos de Cinema e 

Audiovisual, v. 3, n. 2, 2014. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. O cru e o cozido. Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 2021. 

 

LOTMAN, Iurii Mikhailovich. La estructura del texto artístico. Madrid: Itsmo, 1978. 

 

______. La semiosfera I: Semiótica de la cultura y del texto. Madrid: Universitat de 

València, 1996. 

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. A conversão semiótica na arte e na cultura. Editora 

Universitária UFPA, 2007. 

 

______. Cultura Amazônica Hoje: Uma Poética Do Imaginário Revisitada (rapsódia 

Teórica). Belém: SECULT/PA; 2019. 

 

______. Encantaria da linguagem. Revista Cronos, v. 3, n. 1, p. 147-150, 2002. 

 

______. Obras reunidas (4.vol.). São Paulo: Escrituras Editora, 2000. 

 

MUKAROVSKY, Jan. Escritos sobre estética e semiótica da arte. Lisboa: Estampa, 1988. 

 

OTTO, Rudolf. O sagrado: os aspectos irracionais na noção do divino e sua relação com o 

racional. São Leopoldo: Ed. Sinodal, 2007. 

 

RICŒUR, Paul. Teoria da Interpretação: o discurso e o excesso de significação. Lisboa: 

Edições 70, 2000. 
 

SAUSSURE, Ferdinand De. Curso de linguística geral. São Paulo: Parábola Editorial, 2021. 

 

SONTAG, Susan. Contra a interpretação: e outros ensaios. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2020. 

  

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339


Religião e Literatura no Pensamento Teórico de João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

 
Revista Comunicação Universitária, Belém, v. 5, p. 1-20, jan./dez., 2025. 

  https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339     2763-7646 

20 

APÊNDICE 1 – INFORMAÇÕES SOBRE O MANUSCRITO 

AGRADECIMENTOS 

Não se aplica. 

 

FINANCIAMENTO 

Não se aplica. 

 

CONFLITOS DE INTERESSE 

O autor declara não haver nenhum conflito de interesse de ordem pessoal, comercial, acadêmica, política e 

financeira referente a este manuscrito. 

 

DISPONIBILIDADE DE DADOS DE PESQUISA 

Incentivamos os autores a tornarem seus dados de pesquisa disponíveis de forma aberta. Isso promove a 

transparência, permite a reutilização dos dados por outros pesquisadores e fortalece a base de evidências 

científicas. 

 

CONSENTIMENTO DE USO DE IMAGEM 

Não se aplica. 

 

DIREITOS AUTORAIS 

Os direitos autorais são mantidos pelos autores, os quais concedem à Revista Comunicação Universitária - os 

direitos exclusivos de primeira publicação. Os autores não serão remunerados pela publicação de trabalhos 

neste periódico. Os autores têm autorização para assumir contratos adicionais separadamente, para distribuição 

não exclusiva da versão do trabalho publicado neste periódico (ex.: publicar em repositório institucional, em site 

pessoal, publicar uma tradução, ou como capítulo de livro), com reconhecimento de autoria e publicação inicial 

neste periódico. Os editores da Revista têm o direito de realizar ajustes textuais e de adequação às normas da 

publicação. 

 

OPEN ACCESS 

Este manuscrito é de acesso aberto (Open Access) e sem cobrança de taxas de submissão ou 

processamento de artigos dos autores (Article Processing Charges – APCs).. O acesso aberto 

é um amplo movimento internacional que busca conceder acesso online gratuito e aberto a 

informações acadêmicas, como publicações e dados. Uma publicação é definida como 'acesso 

aberto' quando não existem barreiras financeiras, legais ou técnicas para acessá-la - ou seja, 

quando qualquer pessoa pode ler, baixar, copiar, distribuir, imprimir, pesquisar ou usá-la na 

educação ou de qualquer outra forma dentro dos acordos legais.  

 

 

LICENÇA DE USO 

Licenciado sob a Licença Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International 

(CC BY-NC 4.0). Esta licença permite compartilhar, copiar, redistribuir o manuscrito em 

qualquer meio ou formato. Além disso, permite adaptar, remixar, transformar e construir 

sobre o material, desde que seja atribuído o devido crédito de autoria e publicação inicial 

neste periódico.   

 

 

VERIFICAÇÃO DE SIMILARIDADE 

Este manuscrito foi submetido a uma verificação de similaridade utilizando o software de 

detecção de texto iThenticate da Turnitin, através do serviço Similarity Check da Crossref. 

 
 

PUBLISHER  

Centro de Ciências Sociais e Educação (CCSE). Publicação no Portal de Periódicos da 

Universidade do Estado do Pará. As ideias expressadas neste artigo são de responsabilidade 

de seus autores, não representando, necessariamente, a opinião dos editores ou da referida 

universidade. 

 

 

 
HISTÓRICO 

Submetido: 27 de agosto de 2025. 

Aprovado: 18 de dezembro de 2025. 

Publicado: 23 de dezembro de 2025. 

https://doi.org/10.69675/RCU.2763-7646.11339
https://www.openaccess.nl/en/what-is-open-access
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.ithenticate.com/
https://www.crossref.org/services/similarity-check/
https://www.crossref.org/services/similarity-check/
https://www.openaccess.nl/en/what-is-open-access
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.ithenticate.com/

