
                                              

 

Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

Descolonizando la educación libertaria: la soberanía pedagógica de la Teia dos Povos  

 

Ana Paula M. Morel 
Universidade Federal Fluminense  

Rio de Janeiro – Brasil 
 

Resumo 
Este artigo reflete sobre caminhos anticoloniais para a educação libertária, ampliando referências e 
genealogias a partir do diálogo com povos em movimento na América Latina. Argumenta que, diante 
da crise ecológica e do avanço do extrativismo, torna-se essencial reconfigurar tais práxis 
educativas. A análise destaca as contribuições de Silvia Cusicanqui sobre o apagamento das histórias 
indígenas e libertárias e a defesa da coexistência de mundos. Propõe uma abordagem baseada no 
pluralismo ontológico, comprometida com a autodeterminação política e ontológica dos povos. Por 
fim, aprofunda a experiência da Universidade dos Povos, organizada pela Teia dos Povos, 
enfatizando a promoção do comum enquanto interdependência e a centralidade do pertencimento 
à Terra. 
Palavras-Chave: Educação Libertária; Descolonização; Teia dos Povos. 
 
Resumen 
Este artículo reflexiona sobre caminos anticoloniales para la educación libertaria, ampliando 
referencias y genealogías a partir del diálogo con pueblos en movimiento en América Latina. 
Argumenta que, frente a la crisis ecológica y al avance del extractivismo, se vuelve esencial 
reconfigurar dichas praxis educativas. El análisis destaca las contribuciones de Silvia Cusicanqui sobre 
el borramiento de las historias indígenas y libertarias y la defensa de la coexistencia de mundos. 
Propone un enfoque basado en el pluralismo ontológico, comprometido con la autodeterminación 
política y ontológica de los pueblos. Finalmente, profundiza en la experiencia de la Universidad de 
los Pueblos, organizada por la Teia dos Povos, enfatizando la promoción del común como 
interdependencia y la centralidad del pertenecer a la Tierra. 
Palabras-clave: Educación libertaria; Descolonización; Teia dos Povos. 

 

 

  

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

 

Revista Cocar. V.23 N.41/ 2025 p. 1-19                           ISSN: 2237-0315  

 



Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
Introdução 

A educação libertária compreende diversas práxis educacionais inspiradas pelos 

ideais anarquistas e autonomistas, voltadas para a construção coletiva da liberdade por 

meio da denúncia das injustiças e dos sistemas de dominação (Gallo, 2007). Neste texto, 

buscamos pensar a educação libertária por uma perspectiva anticoloniali, fincada na 

coexistência de mundos e ampliando referências e genealogias através do diálogo com 

povos em movimentoii na América Latina. Com o agravamento da crise ecológica e o avanço 

do extrativismo, é essencial reconsiderar a gramática da relação entre mundos (Cadena; 

Blaser, 2018) para reinventar a educação libertária frente a este cenário adverso. Neste 

contexto, examinaremos mais a fundo a iniciativa da Universidade dos Povos, um projeto 

elaborado pela Teia dos Povos, uma articulação de povos e coletivos no Brasil. Esse 

experimento ilustra uma educação libertária que parte dos conhecimentos dos povos.  

Ao ministrar a disciplina “Educação Libertária”iii, observei que muitas referências 

bibliográficas clássicas sobre o tema se originam de uma mesma genealogia, centrada no 

“mundo de um mundo” (Law, 2015), e muitas vezes desconsideram as diversas 

contribuições formativas dos povos em movimento. Embora as perspectivas autonomistas e 

anarquistas evitem ser cristalizadas em doutrinas fechadas e contraditórias aos princípios de 

liberdade coletiva, a maior parte das referências à educação libertária está ligada ao 

movimento anarquista europeu clássico do século XIX e, por conseguinte, ao projeto 

humanista moderno (Gallo, 2007). No Brasil, os “mitos de origem” do movimento libertário 

estão frequentemente associados à chegada de imigrantes operários europeus. 

Sem negar a importância desse legado filosófico e político já tão perseguido e 

estigmatizado ao longo da história, gostaríamos de propor um experimento para ampliar a 

imaginação política: e se pensássemos a educação libertária considerando múltiplos legados 

e caminhos anticoloniais? Não se trata de fazer a genealogia correta, ou de negar 

contribuições importantes de autores e militantes do autonomismo ou anarquismo 

europeus, mas de abrir e compor horizontes de resistências a partir das coexistências, como 

aponta a pensadora boliviana Cusicanqui (2021). 

A autora traz indagações potentes para uma perspectiva libertária a partir das teorias 

Aimará e Quechua e chama atenção para a necessidade de combater um duplo apagamento 

das histórias oficiais que negam, por um lado, a ação de camponeses e indígenas para 



Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
afirmar uma história única, calcada em um nacionalismo elitista e branco, e por outro, 

eclipsam e distorcem a participação anarquista em prol de uma própria história oficial de 

esquerda – muitas vezes, do marxismo ortodoxo (Cusicanqui, 2007). Retirar das sombras a 

participação ativa dos povos e do legado libertário nos movimentos é uma possibilidade de 

gesto descolonizador, a saber: “(…) um processo autoconsciente de descolonização que, 

sem (re)negar ou evadir-se da fissura colonial, seja capaz de articular passados e presentes 

indígenas, femininos e comunitários” (Cusicanqui, 2021, p. 86-87). 

As coexistênciasiv da filosofia Aimará recuperadas por Cusicanqui apontam para as 

múltiplas diferenças entre os mundos indígenas e seus opostos que não se fundem, mas que 

se antagonizam e complementam. É um movimento de habitar as contradições e não de 

integração. Habitar as contradições da educação libertária nos parece um movimento 

potente (e, por vezes, também desconfortável). Com isso, buscamos não englobar os povos 

e movimentos dentro de uma grande categoria homogeneizadora, seja de autonomistas, 

anarquistas ou libertários, nem os situar como uma simples expressão de uma grande 

teoria. Stengers (2007) já alertava para os perigos das teorias totalizantes, chamando a 

atenção para a possibilidade de articular mundos divergentes contra a tentação de uma paz 

final.   

Em outro sentido, a proposta é ampliar a imaginação política, discutindo, 

primeiramente, possibilidades de um olhar descolonizador na educação libertária, para, em 

seguida, abordar o experimento da Universidade dos Povos. Para pensar com este 

experimento, mobilizamos bibliografia sobre o tema, especialmente dois livros escritos por 

Mestres da Teia dos Povos, além de participação como educadora em parte da “Formação 

construtores e defensores do território” da Universidade dos Povos. Propomos uma 

composição entre pesquisa participante (Brandão, 1986) e a virada ontológica (Viveiros de 

Castro, 2014) compreendendo que, junto do compromisso com a autodeterminação política 

dos povos em movimento, ancorado na práxis enquanto educadora popular e libertária, 

está também um compromisso com a autodeterminação ontológica. Nesse sentido, não se 

trata de “interpretar” as supostas crenças ou representações dos interlocutores educadores 

e educandos, mas sim considerá-los como realidades legítimas que produzem e 

transformam teorias. 

 



Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
Educação libertária e descolonização 

A Educação Libertária tem como uma referência importante a Escola Moderna de 

Barcelona criada pelo educador catalão Francisco Ferrer Guardia (1859-1909). Nesse sentido, 

insere-se nos projetos dos séculos XIX e XX marcados pela defesa da autonomia e de uma 

nova moralidade através de uma educação integral (Gallo, 2007). No que concerne à 

filosofia política anarquista, é comum ter como ponto fundador a obra “O que é a 

propriedade?”, lançada em 1840 por Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865), onde, pela 

primeira vez, o termo “anarquista” ganha uma conotação positiva: a anarquia não seria 

sinônimo de caos, mas sim de uma sociedade radicalmente cooperativa (Woodcock, 2007).  

No Brasil, a “vinda” da pedagogia libertária é comumente associada à imigração de 

europeus envolvidos na militância operária anarquista do fim do século XIX. Esses 

imigrantes teriam importado de seus países de origem um projeto de transformação radical 

em prol de uma sociedade antiautoritária e autogestionária. Compreendia-se a importância 

da propaganda e da formação política por meio da criação de jornais, teatros e escolas 

libertárias como uma forma de exercer a ação direta. A educação, nesse sentido, era um 

pilar central, e no início do século XX foram criados os Comitês Pró-Escola Moderna, que 

buscavam trazer as experiências de Ferrer para o Brasil (Pascal, 2006). 

Sem deslegitimar toda a potencialidade e a rebeldia deste legado, também é preciso 

considerar, como aponta Holloway (2015), que as genealogias das autonomias na América 

Latina estão menos ancoradas nas tradições de luta por liberdade nas cidades europeias e 

mais em outras genealogias, como as revoluções de Zapata e Pancho Villa, a revolução do 

Haiti e a experiência dos quilombos. Sob a violência colonial, os conceitos, saberes, 

organizações e conhecimentos dos povos na América Latina sofrem um efetivo apagamento 

do seu status de pensamento, o que deslegitima suas contribuições para teoria política e 

crítica (Escobar, 2017). O "mundo de um mundo" (Law, 2015) marca os povos na América 

Latina pelo estigma da ausência, atribuindo uma falta de organização política em detrimento 

de noções de “crença”, “natureza” ou “espontaneidade”.  

Em sentido distinto, o antropólogo Clastres (2003), no famoso livro A Sociedade 

Contra o Estado, aponta como as sociedades ditas primitivas não sofrem com uma falta de 

Estado. Opondo-se ao projeto evolutivo e etnocêntrico ancorado na ideia de que o destino 

inexorável de toda a sociedade é o Estado, o autor argumenta que as sociedades primitivas 



Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
têm mecanismos ativos de conjuração da centralização do poder. Alguns desses 

mecanismos seriam a guerra e o riso diante dos chefes, de modo que, ainda que os chefes 

indígenas tivessem prestígio e boa oratória, não teriam autoridade e nem seriam locus do 

poder. Uma das funções do chefe seria mediar conflitos através das palavras, mas sem força 

de lei. Nas palavras do antropólogo: “O chefe está a serviço da sociedade. É a sociedade em 

si mesma – verdadeiro lugar do poder – que exerce como tal sua autoridade sobre o chefe.” 

(p. 87) Contrariando as projeções do “mundo de um mundo”, o autor aponta como aos 

povos indígenas não faltaria intencionalidade política enquanto um princípio vital das 

coletividades.  

Dialogando com tais premissas, Cusicanqui (2007) aponta como as forças de 

descentralização que coexistem em comunidades rurais e em meio aos mercados e cidades, 

possibilitaram composições históricas entre povos indígenas e movimentos anarquistas, 

com importante protagonismo nos movimentos sindicais na Bolívia. Estas afinidades 

estariam relacionadas ao funcionamento das comunidades indígenas enquanto entidades 

autogeridas, com lideranças a serviço dos povos, o que favorecia composições com o tipo 

antiautoritário de organização anarquista. A autora faz apontamentos sobre as lideranças 

nas comunidades com muitos pontos de encontro com o “chefe sem poder” descrito por 

Clastres (2003): 

Eles não precisam desta liderança, que é como uma liderança permanente. As 
comunidades têm líderes, mas acaba sendo mais uma coisa de rotatividade do que 
um serviço à comunidade. É uma espécie de carga ser um líder de comunidade, 
sabe? É algo que se faz uma vez na vida e se faz porque deve fazer, e é a 
comunidade que decide qual é o turno (...). Portanto, isto cria uma relação 
totalmente diferente com as estruturas de poder e, de certo modo, descoloniza o 
poder, devolvendo-o em certa medida para as pessoas (Cusicanqui, 2007, s/p). 
 

 Esta descentralização, também caracterizada como uma descolonização do poder, 

não seria referente somente a um “tipo” de sociedade rural, mas também estaria presente 

nas cidades, inclusive em espaços organizativos como os sindicatos urbanos: 

 
Es evidente que historiografía convencional no ha estado en condiciones de prestar 
atención a estos hechos, aparentemente menores, que revelan la existencia de un 
espacio abigarrado en el mundo popular urbano, donde comunalidad y anarquismo 
se traslapan, complementan y cohabitan. Allí coexistieron, seguramente con 
tensiones, la modernidad urbana y la tradición indígena, y el adoptar ante estos 
hechos una actitud maniquea equivale a negar la posibilidad de una modernidad 
india-chola, que para nosotros estuvo bien visible en los procesos de organización y 
lucha del anarcosindicalismo paceño (Cusicanqui, 2017, s/p). 



Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
As composições entre povos indígenas e movimentos anarquistas também se 

expressariam na criação de escolas, menciona a autora. Uma das marcas da violência sofrida 

pelos povos é a dificuldade de compreender os documentos e legislações coloniais que se 

voltam contra eles. Por isso, povos indígenas na Bolívia criaram um movimento a favor das 

escolas no início do século XX, que encontrou ecos entre os anarquistas com suas escolas 

autogestionadas: “As comunidades indígenas chegaram em busca de apoio para suas 

escolas e encontraram um terreno muito fértil nos sindicatos anarquistas” (Cusicanqui, 

2007, s/p). O exemplo boliviano evidencia uma operação bastante comum nas resistências 

dos povos na América Latina: uma antropofagia (Viveiros de Castro, 2002) ou indigenização 

das escolas (Xakriabá, 2020)v. Tal operação também é proposta pela Teia dos Povos, quando 

convoca a uma Universidade dos Povos, um experimento que busca reinventar o que 

chamamos de Universidade a partir dos conhecimentos dos povos. 

Apontar as composições entre movimentos anarquistas e povos indígenas não é 

sinônimo de uma fusão harmônica, como já alertava Cusicanqui. Nesta composição de 

mundos há interesses em comum que não são os mesmos interesses (Stengers, 2007). 

Escobar (2017) aponta ainda como as autonomias em Abya Ayala estão conectadas com o 

pensamento de esquerda, especialmente o anarquismo clássico, mas o transborda ao se 

assentar também na comunalidade e na territorialidade dos povos-territórios. Não há falta 

de intencionalidade política em muitos povos em movimento, mas, ao contrário, diversos 

mecanismos ativos de conjuração da centralização do poder. Assim, por que não pensar 

também suas práxis formativas como contribuições históricas e contemporâneas para a 

educação libertária? Ao ampliar as referências, há a possibilidade de deslocar o paradigma 

do humanismo moderno da educação libertária clássica assentada no universalismo que 

estabelece a divisão natureza e cultura, para pensar com práxis educativas fundadas nos 

modos próprios de compor com os territórios e compor territórios com os seres-terra 

(Cadena, 2010). Passemos, então, ao experimento da Teia dos Povos. 

A Teia dos Povos e educação 

Na região Sul da Bahia, no município de Arataca, está o Assentamento Terra Vista do 

Movimento Sem Terra (MST). A ocupação da antiga Fazenda Bela Vista por cerca de 360 

famílias sem-terra ocorreu em 1992. O assentamento completa agora 32 anos e é, 

atualmente, uma importante referência de transição agroecológica, principalmente através 



Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
do cultivo do cacau orgânico, abrigando um sistema agroflorestal em expansão. Lá, também 

ocorrem muitos dos encontros e mobilizações da Teia dos Povos.  

A Teia dos Povos é uma articulação de movimentos, territórios e pessoas criada em 

2012, com a proposta de dar continuidade às ações promovidas durante a I Jornada de 

Agroecologia da Bahia ocorrida no Assentamento, com a participação de quilombolas, 

Tupinambás, Pataxó Hã Hã Hãe e movimentos campesinos. Partindo do interesse comum 

desses coletivos pela agroecologia, principalmente na difusão de sementes crioulas, 

desenvolve-se uma articulação de lutas por terras e autonomias. Atualmente, a Teia também 

está presente em outras regiões do Brasil, agregando organizações sociais, pescadoras, 

marisqueiras, ribeirinhos, povo de fundo e fecho de pasto, povos de terreiros, pequenos 

agricultores, sem-terra, sem-teto, indígenas de muitas nações, quilombolas, povo negro, 

extrativistas (Ferreira; Felício, 2021).  

Os territórios e povos vinculados à Teia dos Povos sofrem historicamente com 

conflitos derivados do processo de escravidão, superexploração da natureza, acentuação 

das práticas extrativistas, grilagem de terras, avanço do agronegócio, da mineração e de 

projetos energéticos. Diante desse difícil cenário, é tecida essa articulação que se contrapõe 

ao projeto de morte de biomas e da Terra encampado pelo agronegócio. Na história de 

colonização e resistências que atravessa os povos em movimento na América Latina, a luta 

de classes é uma luta de terras, o que é um eixo basilar para a Teia. 

Tal ponto é discutido no livro “Por Terra e Território: caminhos da revolução dos 

povos no Brasil”, obra fundamental para compreendermos a proposta da articulação, uma 

vez que desenha sua tese política em construção. Coescrito pelo professor de História 

Erahsto Felício, esse livro é uma síntese do pensamento coletivo e encarnado na voz de 

Joelson Ferreira, o Mestre Joelson. Importante referência do Assentamento Terra Vista, ele 

nasceu no interior da Bahia em 1961, passando um período da sua juventude em São Paulo, 

quando participou da criação do PT (Partido dos Trabalhadores) e da CUT (Central Única dos 

Trabalhadores) no início da década de 1980. Esse momento de encontro e coexistências 

entre operários urbanos e campesinos retirantes foi fundamental para sua formação 

política. Quando voltou à Bahia no final dos anos 80, as terras da sua avó haviam sido 

invadidas por grandes fazendeiros. Foi então que Joelson conheceu o Movimento Sem-Terra 

(MST). 



Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
É no MST que Joelson Ferreira se forma como um mestre na agroecologia e nos 
saberes tradicionais dos povos. Foi dirigente estadual e nacional do MST (2004-5), 
estabeleceu críticas à condução do movimento e clamou pela unidade com outros 
movimentos, povos e territórios. Mas, foi no Assentamento Terra Vista, onde vive 
com sua família, que ele colocou suas ideias em prática, produzindo uma transição 
agroecológica que mudou a paisagem, a produção e a renda em duas décadas de 
ações concretas pela soberania daquele povo (Ferreira; Felício, 2021, p. 02). 
 

A trajetória de Mestre Joelson está imbrincada nas lutas coletivas pela e com a Terra. 

O livro expressa as experiências mais consolidadas da Teia, como a soberania hídrica e 

alimentar, ao mesmo tempo que faz um chamado para avançar na aliança dos povos no 

Brasil. A ideia é desenvolver alguns dos princípios da Teia, que são os seguintes:  

 
I. Terra e alimento, que se constroem através da solidariedade irrestrita aos 
movimentos pela defesa da territorialidade, tendo como instrumento a pedagogia 
do exemplo; II. O trabalho e o estudo para liberdade que possibilite a construção de 
um novo modo de vida, desconstruindo a herança dos modelos capitalista, racista e 
patriarcal. III. Reafirmar os saberes ancestrais na edificação de um novo tempo (Teia 
dos Povos, 2014, s/p). 
 

Assim como para os zapatistas e outros povos em movimento, a luta por autonomia 

tem uma forte dimensão territorial: “é a forma, o jeito, como caminhamos para a Terra” 

(Alkmin; Sánchez, 2021), resistindo às lógicas do Estado e do mercado. Cultivar a autonomia 

no território significa fortalecer os próprios modos de vida por meio da relação com a terra 

— o que envolve os fundamentos das águas, das sementes e da soberania alimentar, mas 

também a construção de soberanias pedagógicas. Nessa relação fundamental, o território 

não se reduz a uma cerca; ele é, antes, ancorado em uma cosmopolítica forjada pela luta, 

frequentemente por meio de retomadas de terras, que possui uma forte dimensão 

pedagógica, como já alertou Mestra Mayá (2022). 

A transição da terra em território passa por uma dimensão formativa ancorada na 

retomada das capacidades de agir coletivamente a partir do pertencimento a um lugar: 

“Nossa perspectiva não é demandar ao Estado a concessão de lotes de terra. É fundamental 

que o próprio povo conquiste as terras porque é da luta que nasce todo o simbolismo que 

transformará a terra em território” (Ferreira; Felício, 2021, p. 44). Isso não significa que a 

autonomia é absoluta; há muitos espaços de coexistências com o Estado nos territórios da 

Teia dos Povos.  

No caso do Assentamento Terra Vista, por exemplo, há duas escolas públicas (uma 

municipal e outra estadual) que, com todas as suas contradições e potencialidades, são 



Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
espaços importantes de formação e diálogo com o movimento. Além disso, há também a 

Universidade dos Povos, uma frente educativa da Teia que propõe a construção de uma 

educação libertária baseada na cosmovisão dos povos, nos princípios da agroecologia, dos 

saberes tradicionais e da luta por terra e território (Teia dos Povos, 2024). A proposta da 

Universidade dos Povos é partir dos conhecimentos que os povos já têm, sistematizando, 

transformando e difundindo tais conhecimentos. Chamar de “Universidade” tal iniciativa é 

uma provocação, conta um dos participantes da Teia. Provocação que subverte o que 

comumente chamamos de Universidade em um experimento de fortalecer e aprofundar os 

saberes dos povos. 

Uma das principais iniciativas da Universidade dos Povos é a formação “Construtores 

e Defensores do Território”, que reúne educandos e educadores de diferentes regiões do 

Brasil no Assentamento Terra Vista. O programa oferece diversos cursos específicos, 

concebidos para potencializar as lutas e resistências por autonomia e agroecologia nos 

territórios. Entre as áreas abordadas estão: Meio Ambiente (com ênfase em agroecologia), 

Bioconstrução (arquitetura com terra crua), Agente de Saúde Comunitária (práticas 

integrativas com fitoterápicos), Agroindústria (do solo ao chocolate), Música e 

Instrumentos Musicais (com ênfase em luthieria), Gastronomia (alimentação do bioma da 

Mata Atlântica e da cabruca) e Computação Gráfica (formação de comunicadores populares 

para atuação em territórios digitais). As aulas ocorreram de segunda a sexta-feira, em 

períodos diurnos e noturnos, ao longo de diferentes etapas em 2024 e 2025. A carga horária 

foi dividida entre os cursos específicos, as formações políticas gerais e a gestão coletiva do 

curso. 

Uma dimensão pedagógica importante da formação foi a gestão coletiva do curso, 

reunindo educadores, educandos e moradores do Assentamento. O cuidado com o espaço 

físico, o cuidado com as crianças, a programação, a mediação de conflitos, os pactos de 

convivência foram geridos coletivamente pelos participantes do curso. Para tal, foram 

criadas comissões específicas (infraestrutura, logística, receptivo, comunicação, cultural, 

segurança, limpeza, resíduos e saúde) e assembleias gerais que agregaram todos. Para o 

cuidado das crianças, visto como responsabilidade coletiva, foi pensado o Terreiro Lúdico, 

um espaço brincante e afetivo, fundado nos conhecimentos. 



Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
A (auto)gestão do curso foi extremamente desafiadora. A presença de mais de 300 

educandos e educadores vindos de diferentes estados e movimentos, territorializados e 

desterritorializados, formou uma comunidade de aprendizagem (Hooks, 2021) heterogênea. 

Os educandos e educadores eram indígenas, quilombolas, brancos, favelados, sem-terra, 

estudantes universitários, com diferentes níveis de envolvimento com a militância e 

comunidades. Para parte dos educandos, aquela era a primeira vez em um território de 

reforma agrária, o que trazia várias questões sobre a convivência naquele espaço. Não 

foram poucos os conflitos e negociações para que esses mundos heterogêneos 

caminhassem em direção a um bem comum que, como nos lembram Cadena e Blaser (2018), 

não seria um ponto de partida, nem de chegada, mas uma conquista contínua. Ao Mestre 

Joelson e outros participantes mais antigos da Teia coube a difícil tarefa de dialogar com 

esta comunidade de aprendizagem sobre como as práticas educativas libertárias não podem 

se basear em vontades individuais arbitrárias, mas seria preciso uma negociação e cuidado 

com o território onde estávamos – seguindo os princípios da Teia de defesa da 

territorialidade.  

O modo de subjetivação capitalista e colonial produz uma noção de autonomia que é 

confundida com a emancipação do sujeito, tal perspectiva individualista ainda é presente 

nos meios libertáriosvi, mas, ao se deparar com os movimentos de descolonização dos 

povos, encontra caminhos diversos. Para além do dualismo entre “individualismo” versus 

“coletivismo” que atravessa a história do anarquismo clássicovii, o que esses movimentos 

parecem apontar é para a interdependência e o aprender com a Terra. 

Tal aprendizado é discutido por Mestra Mayá, uma importante referência dos povos 

Pataxó Hã Hã Hãe no Sul da Bahia e escritora do segundo livro lançado pela Teia dos Povos. 

Ela conta como se tornou uma professora que educou nas retomadas de terras junto aos 

encantadosviii:  

Os pais iam para as retomadas e carregavam as suas crianças, e o que eu devia fazer 
era ir. Tive 396 salas de aula. E participei de todas as 396 retomadas. (…) Chegava lá 
e perguntava às crianças se sabiam porque estavam naquele lugar. Assim, íamos 
aprendendo e reescrevendo nossa história (Mestra Mayá, 2022, p. 63). 
 

Para a autora, a pedagogia das retomadas passa por contar e recontar coletivamente 

as histórias dos povos que foram expropriadas. Este trabalho educativo busca aprender com 



Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
a Terra, mantendo vivo o espírit0 vinculado pelos encantados em uma guerrilha que se 

atualiza constantemente: 

 
A gente pode estar com muita dificuldade com a luta. Quando a gente coloca o pé 
na terra, o ouvido na terra, quando sente o gemido da terra, escuta o seu chamado, 
a gente sabe como vai seguir os nossos passos, porque estamos ouvindo (Mestra 
Mayá, 2022, p. 74). 
 

Durante a Formação, ocorreu uma nova retomada de terra pelo povo de Mestra 

Mayá no território tradicional Caramuru-Catarina Paraguassu, município de Potiraguá. No 

entanto, cerca de 200 fazendeiros armados, mobilizados em uma milícia rural de extrema-

direita chamada “Invasão Zero”, atacaram com armas de fogo o povo Pataxó Hã Hã Hãe, o 

que levou ao assassinato brutal da Pajé Nega, cunhada de Mestra Mayá. Em mais um 

episódio da história de violência fundiária da região, marcada pela apropriação de terras por 

membros de grupos agropecuaristas, há a perda inestimável de uma liderança espiritual e 

política. Tal fato ocorreu em território vizinho e aliado do Assentamento Terra Vista e levou a 

mobilização de educandos e educadores do curso através de ações de apoio e 

solidariedade. O luto e a dor de tal acontecimento não foram colocados a parte do ensino e 

aprendizagem, mas se transformam em práticas de solidariedade com forte dimensão 

formativa.    

Outra proposta pedagógica fundamental da Universidade dos Povos são os mutirões, 

espaços formativos que constituem o que chamam de pedagogia do mutirão. Através deles, 

ensina-se e aprende-se a cuidar coletivamente da terra a partir da reciprocidade. Na prática 

cotidiana da Teia, essas ações — seja de plantio, construção ou manejo — funcionam como 

uma manutenção afetiva do território, compreendido como extensão da casa comum e 

espaço de cooperação entre os povos. Cada mutirão transforma-se, assim, em um ato 

pedagógico vivo que constrói autonomia, fortalece alianças e reafirma o compromisso com 

a soberania dos territórios. 

A soberania pedagógica proposta pela Teia não se ancora, então, em um isolamento 

localista ou em uma suposta autossuficiência. Pelo contrário, constrói-se a partir da 

composição entre diversos territórios em resistência, que se fortalecem não por teorias 

abstratas, mas, sobretudo, pela ação: “A unidade que queremos não é a da bandeira, da 

identidade política, mas a da ação” (Ferreira; Felício, 2021, p. 34). São as ações de 



Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
solidariedade e cooperação que unem os territórios, e não a busca por uma identidade 

política homogeneizadora. A aliança entre os povos compreende a diferença não como 

barreira, mas como oportunidade — um princípio que passa pela reafirmação do olhar 

ancestral na edificação de um novo tempo. 

Nesse sentido, defendem a importância da espiritualidade dos povos como parte 

fundamental da política e das práticas pedagógicas:  

 
Sem o conhecimento profundo de nossos povos não é possível construir 
uma forma de fazer aliança na megadiversidade que existe em nosso país 
continental. As esquerdas não conhecem os povos, não acreditam em suas 
cosmovisões, não conversam com os encantados, não escutam os avisos dos 
voduns. Contudo, as grandes rebeliões deste país tinham um pé na 
ancestralidade e outro na espiritualidade de nossos povos (A lkmin; Sánchez, 
2021, p. 34). 
 

A retomada dos saberes ancestrais para a construção do novo expressa um 

conceito de revolução que não é linear, nem tautológico. Lembrando o tempo cíclico 

que menciona Silvia Cusicanqui (2021) ao apontar que muitos mundos indígenas não 

concebem a história linearmente, mas com o passado-futuro contidos no presente. A autora 

afirma que “o ‘mundo ao revés do colonialismo’ só voltará ao seu eixo, se for possível 

derrotar aqueles que se empenham em conservar o passado com todo o seu lastro de 

privilégios ilegítimos” (Cusicanqui, 2021, p. 34). A “revolução dos povos” da Teia é uma 

retomada de terras e ancestralidades para a ruptura com a ordem capitalista, patriarcal e 

racista.  

Neste caminhar, as relações de ensino e aprendizagem se tecem entre humanos, mas 

também com os seres outros que humanos que habitam os territórios: a luta dos 

pesqueiros ensina a reverência com o mar, a luta dos terreiros ensina as reverências 

aos nkisis, voduns e orixás, a luta dos povos originários ensina que não há divisão 

entre os humanos e a natureza (Ferreira; Felício, 2021).  

Por fim, é preciso mencionar que a Universidade dos Povos não busca ser um modelo 

de sistema educativo, que deva ser copiado de maneira idêntica nos diferentes territórios, 

mas um exemplo que pode servir de inspiração para outras lutas por soberania (Viveiros de 

Castro, 2016). Assim como os biomas são diferentes uns dos outros, as práticas de educação 

libertária e as formas de organização política, ainda que possam ter inspirações mútuas, 

passam pela lógica dos diferentes lugares: “Então, nossa ideia não é formular um modelo 



Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
para ser aplicado em todos os lugares, é uma referência para que possamos nos basear e 

seguir a caminhada” (Ferreira; Felício, 2021, p. 42).  

A experiência da Universidade dos Povos oferece, portanto, pistas metodológicas 

que podem inspirar outros contextos de luta por autonomia educacional. Um princípio 

educativo fundamental é a gestão coletiva e a corresponsabilidade, materializada nas 

comissões e assembleias. Essa estrutura permite que a própria gestão pedagógica se torne 

um espaço de ensino e aprendizagem das decisões coletivas, mobilizando os diferentes 

ambientes da escola e do território. Um segundo princípio é a indissociabilidade entre o 

currículo e a construção das soberanias dos povos. Cursos como bioconstrução e 

agroindústria demonstram que o conhecimento só se realiza na ação concreta de 

transformação do território. Por fim, a pedagogia do mutirão emerge como um terceiro 

pilar, fundamental para recompor os laços de pertencimento entre os povos e a terra – um 

aprendizado urgente em tempos de colapso ecológico. 

A multiplicação dessas práxis em outros territórios enfrenta, contudo, desafios 

concretos. A negociação de conflitos em comunidades de aprendizagem heterogêneas 

exige um investimento constante e aptidões de mediação que nem sempre estão 

disponíveis. Por fim, a violência colonial e a pressão do agronegócio impõem um contexto 

de permanente tensão que pode inviabilizar iniciativas frágeis. Superar esses obstáculos 

demanda, como demonstra a Teia, não um manual de instruções, mas a construção de redes 

de interdependência e apoio mútuo entre os povos em movimento, onde a confluência de 

lutas diversas fortalece a autonomia de cada uma. 

Conclusões 

Ao ampliarmos os horizontes da educação libertária enquanto um gesto 

descolonizador (Cusicanqui, 2021), caminhamos não para um retorno a um passado 

idealizado, lugar ao qual o imaginário ocidental muitas vezes relega os povos, mas para a 

coexistência de múltiplas temporalidades e modos de vida na modernidade. Essa operação 

permite atualizar a educação libertária a partir de fundamentos ontológicos heterogêneos 

que buscam construir um comum sem cancelar as divergências (Cadena; Blaser, 2018). 

Em tempos de acentuação da crise civilizacional e do colapso ecológico, as 

resistências dos povos em movimento tornam-se cada vez mais fundamentais. Embora 

sustente saberes ancestrais, a caminhada da soberania pedagógica da Teia está em fase 



Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
inicial: um experimento que enfrenta desafios concretos — as negociações entre mundos, 

as condições materiais necessárias para que a Universidade dos Povos siga existindo, e a 

violência colonial que se atualiza na apropriação de terras e no extrativismo. Contudo, nesse 

contexto adverso, seus primeiros passos oferecem pistas potentes no âmbito da 

descolonização da educação libertária, ao tecer uma formação crítica ao capitalismo e ao 

Estado inseparável dos conhecimentos científicos e da espiritualidade e ancestralidade, 

aprendendo com os povos enquanto contemporâneos. 

Retomar o pertencimento à terra e ao território como dimensão formativa é tarefa 

complexa em um cenário dominado pelo individualismo e pelas práticas da educação 

bancária, no qual separar povos e terra se apresenta como sinônimo de progresso. 

Pertencer à terra não é apenas possuir uma parcela, mas participar de uma trama 

cosmopolítica de relações. Nesse sentido, uma formação libertária implica diferenciar-se das 

perspectivas individualistas, aprendendo a habitar um lugar e sua rede de 

interdependências. 

A educação libertária mobilizada pelos povos em movimento possibilita tecer o 

comum como interdependência, distinta da dependência produzida pelo capitalismo que 

fragmenta e tira a capacidade de agir coletivamente (Debaise; Stengers, 2017). A 

dependência é também expressa nas práticas educativas bancárias que, para usar as 

expressões freirianas, reproduzem a lógica da estrutura social de opressão. Tais práticas 

educativas verticalizadas desencadeiam políticas e práticas curriculares legitimadoras de um 

suposto bem comum universal, ao escamotear os saberes populares e contradições (Freire, 

1987), formando educandos em constante dependência.  

Ao tecer interdependência, tais práxis pedagógicas vão além das experiências locais. 

Se experiências autonomistas são frequentemente taxadas como localistas ou 

autossuficientes, a interdependência demonstra o contrário: ela ancora práticas horizontais 

e articuladas, pois a territorialização só é possível através da articulação das lutas (Baschet, 

2023). Assim, a interdependência é condição de unidade sem homogeneização — o “mundo 

de muitos mundos” dos zapatistas — e torna-se elemento central em tempos de colapso 

ecológico, quando aprendemos com a Terra que habitamos uma rede de relações entre 

humanos e outros-que-humanos, como os encantados evocados por Mestra Mayá (2022). 



Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Em sintonia com essa perspectiva, Mestre Joelson, na Formação, retomou o conceito 

de confluência de Antônio Bispo dos Santos (2023), o Nêgo Bispo: uma energia de 

compartilhamento, reconhecimento e respeito que amplia sem uniformizar. A 

descolonização da educação libertária abre caminhos e águas, onde rios se unem sem 

perder seus nomes. É ali que, entre ruínas e germinações, se tecem confluências e futuros 

possíveis no presente. 

Referências 

ALBERT, Bruce. O ouro canibal e a queda do céu: uma crítica xamânico da economia 
política da natureza. Série Antropologia. Brasília: Universidade de Brasília, 1995.  
 
ALKMIN, Fábio Márcio; SÁNCHEZ, Waldo Lao Fuentes. A autonomia como estratégia 
política e territorial entre os movimentos sociais no Brasil: entrevista com a Teia dos 
Povos da Bahia. Revista Verde Grande, [S. I.], v. 3, n. 2, 2021. Disponível em: 
https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/verdegrande/article/view/4338. Acesso 
em: 29 nov. 2025. 
 
BARBER, Kattalin. Silvia Rivera Cusicanqui: “Tenemos que producir pensamiento a 
partir de lo cotidiano”. El Salto, 17 fev. 2019. Disponível em: 
https://www.elsaltodiario.com/feminismo-poscolonial/silvia-rivera-cusicanqui-
producir-pensamiento-cotidiano-pensamiento-
indigena?fbclid=IwAR0PBGz6bIIQkGMTgtyPNrDEs8DoRh4f1llRt2jjGMdllVmIpph_Kyfm
hS0. Acesso em: 05 ago. 2024. 
 
BARBOSA, Lia Pinheiro; ROSSET, Peter Michael. Concepções e exercícios da 
autonomia entre os movimentos indígenas e camponeses da América Latina. Revista 
Nera, Presidente Prudente, SP, v. 27, n. 2, 2024. 
 
BASCHET, Jérôme. Autonomie. In: BASCHET, Jérôme. On ne dissout pas un 
soulèvement. 40 voix pour les Soulèvements de la Terre . Paris: Seuil, 2023. 
 
BOOKCHIN, Murray. Anarquismo personal o anarquismo social: Un abismo 
insuperable. Barcelona: Virus Editorial, 2012. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Pesquisa participante. São Paulo: Brasiliense, 1986. 
 
BRAUN, Bruce; NELSON, Sara. Autonomia in the Anthropocene: New Challenges to 
Radical Politics.  The South Atlantic Quarterly, [S. I.], v. 116, n. 2, abr. 2017.  
 
CADENA, Marisol de la. Indigenous Cosmopolitics in the Andes: Conceptual reflections 
beyond politics. Cultural Anthropology, [S. I.], v. 25, n. 02, p. 334-370, 2010. 
 
CADENA, Marisol de la; BLASER, Mario. A world of many worlds. Durham e London: Duke 
University Press, 2018. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/verdegrande/article/view/4338
https://www.elsaltodiario.com/feminismo-poscolonial/silvia-rivera-cusicanqui-producir-pensamiento-cotidiano-pensamiento-indigena?fbclid=IwAR0PBGz6bIIQkGMTgtyPNrDEs8DoRh4f1llRt2jjGMdllVmIpph_KyfmhS0
https://www.elsaltodiario.com/feminismo-poscolonial/silvia-rivera-cusicanqui-producir-pensamiento-cotidiano-pensamiento-indigena?fbclid=IwAR0PBGz6bIIQkGMTgtyPNrDEs8DoRh4f1llRt2jjGMdllVmIpph_KyfmhS0
https://www.elsaltodiario.com/feminismo-poscolonial/silvia-rivera-cusicanqui-producir-pensamiento-cotidiano-pensamiento-indigena?fbclid=IwAR0PBGz6bIIQkGMTgtyPNrDEs8DoRh4f1llRt2jjGMdllVmIpph_KyfmhS0
https://www.elsaltodiario.com/feminismo-poscolonial/silvia-rivera-cusicanqui-producir-pensamiento-cotidiano-pensamiento-indigena?fbclid=IwAR0PBGz6bIIQkGMTgtyPNrDEs8DoRh4f1llRt2jjGMdllVmIpph_KyfmhS0


Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
 
CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado. São Paulo: Cosac & Naify, 2003. 
 
CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch'ixinakax utxiwa: uma reflexão sobre práticas e 
discursos descolonizadores. São Paulo: N-1 Edições, 2021. 
 
CUSICANQUI, Silvia Rivera. Comunalidades anarquistas. Una aproximación 
testimonial. La Paz, 2017. Disponível em: 
https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/congreso2017/Rivera.%20C
omunalidades%20anarquistas.pdf Acesso em: 17 ago. 2024. 
 
CUSICANQUI, Silvia Rivera. “Oprimidos pero no vencidos”: luchas del campesinado 
aymara y quechwa de Bolivia, 1900-1980. La Paz: HISBOL/CSUTCB, 1984. 
 
DEBAISE, Didier; STENGERS, Isabelle. L'insistance des possibles. Pour un pragmatisme 
spéculatif. Multitudes, [S. I.], n. 4, v. 65, p. 82-89, 2017. 
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs. São Paulo: Editora 34, 1997. 
 
ESCOBAR, Arturo. De baixo, pela esquerda e com a Terra. In: SIMPÓSIO INTERNACIONAL DE 
GEOGRAFIA AGRÁRIA, 2017, Curitiba. Anais […]. Curitiba: [s. n.], 2017. Disponível em: 
https://singa2017.wordpress.com/2016/12/01/de-baixo-pela-esquerda-e-com-a-terra/. Acesso 
em: 14 maio 2024.  
 
ESTEVA, Gustavo. Autonomia. In: KOTHARI, Ashish et al. Pluriverso: dicionário do pós-
desenvolvimento. São Paulo: Editora Elefante, 2021. p. 200-204. 
 
FERREIRA, Joelson; FELÍCIO, Erahsto. Por terra e território: o caminho da revolução dos 
povos no Brasil. Ilhéus, BA: Teia dos Povos, 2021. 
 
FLEURI, Reinaldo Matias. Paulo Freire: Aprender a Educar com os Povos Indígenas. In: 
GADOTTI, Moacir; CARNOY, Martin (org.). Reinventando Freire. São Paulo: Instituto Paulo 
Freire, 2018. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
GALLO, Silvio. Pedagogia libertária: anarquistas, anarquismos e educação. São Paulo: 
Imaginário; Manaus: Editora da Universidade Federal do Amazonas, 2007. 
 
HOLLOWAY, John. Pensar la esperanza, pensar la crisis. In: SANDOVAL ÁLVAREZ, Rafael 
(org.). Pensar desde la Resistencia Anticapitalista y la Autonomía. México: CIESAS, 2015. p. 
87-97. 
 
HOOKS, bell. Ensinando Comunidade: uma pedagogia da esperança. São Paulo: Elefante, 
2021. 

https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/congreso2017/Rivera.%20Comunalidades%20anarquistas.pdf
https://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/congreso2017/Rivera.%20Comunalidades%20anarquistas.pdf
https://singa2017.wordpress.com/2016/12/01/de-baixo-pela-esquerda-e-com-a-terra/


Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
 
KNOLL, Andalusia. O anarquismo indígena na Bolívia  – Uma entrevista com Silvia 
Rivera Cusicanqui. Imprensa Marginal, 2007. 
 
LAW, Jonh. What’s wrong with a one-world world? Distinktion Scandinavian Journal of 
Social Theory, [S. I.], v. 16, n. 01, p. 126-139, 2015. 
 
LIMA, Naira Reinaga. Articulação e autonomia para os povos em movimento: reflexões 
sobre a construção da Teia dos Povos. Teia dos Povos [online], 27 out. 2020. Disponível em: 
https://teiadospovos.org/articulacao-e-autonomia-para-os-povos-em-movimento/. Acesso 
em: 14 ago. 2024. 
 
LIMA, Tânia Stolze. Um Peixe Olhou Para Mim – O povo Yudjá e a perspectiva. São Paulo: 
UNESP/ ISA/ NUTI, 2005. 
 
MESTRA MAYÁ. A escola da reconquista. Ilhéus, BA: Teia dos Povos, 2022. 
 
MOREL, Ana. Um mundo onde caibam muitos mundos: educação descolonizadora e 
revolução zapatista. São Paulo: Autonomia Literária, 2023. 
 
MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro (1970-1990). 
São Paulo: Paulinas, 2012. 
 
PAOLI, Antoni. Educación, autonomía e lekil kuxlejal. México: Editorial Umbral, 2002. 
 
PASCAL, Maria Aparecida Macedo. A pedagogia libertária: um resgate histórico. In: I 
CONGRESSO INTERNACIONAL DE PEDAGOGIA SOCIAL, 1., Anais online. Faculdade de 
Educação, Universidade de São Paulo, 2006. Disponível em: 
http://www.proceedings.scielo.br/scielo.php?pid=MSC0000000092006000100032&script=s
ci_arttext. Acesso em: 2 dez. 2024. 
 
POVINELLI, Elizabeth A. The Ends of Humans: Anthropocene, Autonomism, Antagonism, 
and the Illusions of our Epoch. The South Atlantic Quarterly, [S. I.], v. 116, n. 02, abr. 2017. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 
 
STENGERS, Isabelle. La proposition cosmopolitique. In: LOLIVE, Jacques; SOUBEYRAN, 
Olivier. L'emergence des cosmopolitiques. Paris: La Découverte, 2007. 
 
SZTUTMAN, Renato. Perspectivismo contra o Estado. Uma política do conceito em busca de 
um novo conceito de política. Revista de Antropologia, [S. I.], v. 63, n. 1, p. 185-213, 2020. 
 
TAIBO, Carlos. Anarquistas de ultramar: Anarquismo, indigenismo, descolonización. España: 
Libros de la Catarat, 2018. 
 

https://teiadospovos.org/articulacao-e-autonomia-para-os-povos-em-movimento/


Descolonizando a educação libertária: a soberania pedagógica da Teia dos Povos 

 
TEIA DOS POVOS. Carta da III Jornada de Agroecologia da Bahia. 27 set. 2014. Disponível 
em: http://povosdamata.org.br/rede/iii-jornada-de-agroecologia-da-bahia/. Acesso em: 2 dez. 
2024. 
 
TEIA DOS POVOS. Formação de construtores e defensores de territórios da Teia dos Povos 
é iniciada. 15 jan. 2024. Disponível em: https://teiadospovos.org/formacao-de-construtores-e-
defensores-de-territorios-da-teia-dos-povos-e-iniciada/. Acesso em: 2 dez. 2024. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A Inconstância da Alma Selvagem e Outros Ensaios de 
Antropologia. São Paulo: Cosac & Naify, 2002. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Who is afraid of the ontological wolf?: Some comments on 
an ongoing anthropological debate. The Cambridge journal of anthropology, [S. I.], v. 33, n. 
1, p. 2-17, 2014. 
 
VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Posfácio. In: ÖCALAN, Abdullah. Confederalismo 
Democrático. Rio de Janeiro: Rizoma Editorial. 2016. 
 
WOODCOCK, George. História das idéias e movimentos anarquistas. Porto Alegre: L&PM, 
2007. 
 
XAKRIABÁ, Célia. Amansar o giz. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, n. 14, p. 110-117, jul. 2020. 
 
ZIBECHI, Raul. Movimientos sociales en América Latina: El “mundo outro” em movimiento. 
Bogotá: Ediciones Desde Abajo, 2017. 
 

 
Notas 
 
i Compreendemos anticolonial no sentido que propõe Silvia Cusicanqui (Barber, 2019, p. 01): 
“Desde tiempos coloniales se han dado procesos de lucha anticolonial; en cambio, lo 
decolonial es una moda muy reciente que, de algún modo, usufructúa y reinterpreta esos 
procesos de lucha, pero creo que los despolitiza, puesto que lo decolonial es un estado o 
una situación pero no es una actividad, no implica una agencia, ni una participación 
consciente. Llevo la lucha anticolonial a la práctica en los hechos, de algún modo, 
deslegitimizando todas las formas de cosificación y del uso ornamental de lo indígena que 
hace el Estado”. 
 
ii Para Zibechi (2017), o conceito de movimento social não expressa adequadamente a 
diversidade das experiências latino-americanas, com suas distintas reivindicações por 
soberania e autodeterminação. Em vez disso, ele defende o uso da expressão "sociedades 
em movimento". Em diálogo com a Teia dos Povos, Naira de Lima (2020) sugere a expressão 
"povos em movimento", que ela considera mais alinhada com a proposta da articulação. 
 
iii Tal disciplina foi oferecida com o professor-companheiro Rodrigo Almeida como uma 
matéria optativa para licenciaturas na Universidade Federal Fluminense (UFF). 

http://povosdamata.org.br/rede/iii-jornada-de-agroecologia-da-bahia/


Revista Cocar, v.23. n.41/2025 p.1-19                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
 

iv A autora chama a atenção para uma coexistência ch’ixi do mundo andino: “A noção Ch’ixi 
obedece à ideia aymara de algo que é e não é ao mesmo tempo. Uma cor cinza ch’ixi é e não 
é branca ao mesmo tempo; é branca e também é negra, seu contrário. (…) conjuga o 
mundo índio em seu oposto, sem nunca misturar-se com ele” (Cusicanqui, 2021, p. 35). 
 
v Abordamos tal apropriação das escolas no movimento zapatista em Morel (2023). 
 
vi Sobre o individualismo no meio libertário, ver a crítica de Bookchin (2012). 
 
vii Ver, por exemplo, o manifesto da Plataforma Organizacional para uma União Geral de 
Anarquistas de Piotr Makhno. 
 
viii Entidades ancestrais que fazem pontes entre o mundo terreno e o mundo espiritual entre 
alguns povos indígenas. 
 
 
Sobre a autora 
 
Ana Paula Massadar Morel  
Professora Adjunta do SSE e do PPGEDU da Universidade Federal Fluminense (UFF). 
Doutora em Antropologia pelo Museu Nacional (UFRJ). Foi pesquisadora visitante na 
Universidade de Bologna/Itália e no CIESAS/México. É autora do livro "Um mundo onde 
caibam muitos mundos: educação descolonizadora e revolução zapatista" (2023). É 
integrante do GT Cuter da CLACSO e dos Grupos de Pesquisa Terra/UFF e Terranias/PUC. Tem 
como áreas de interesse: Autonomias e Cosmopolíticas, Educação Popular, Educação 
Libertária, Questões Indígenas e Educação, Movimentos Sociais e Ecologias. 
Email: anamorel@id.uff.br     
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2165-595X 
 
 
Recebido em: 06/09/2024 
Aceito para publicação em: 11/11/2025 
 

mailto:anamorel@id.uff.br
https://orcid.org/0000-0002-2165-595X?lang=pt

