
                                              

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

 

Revista Cocar. V.22 N.40/2025 p. 1-23                         ISSN: 2237-0315  

 

O protagonismo de professores indígenas no processo de ensino-aprendizagem na 

Escola Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 
The role of indigenous teachers in the teaching-learning process at the Warara´awa 

Assurini School, Tucuruí-PA  
 

Benedita Celeste de Moraes Pinto 
Cristian Caio Silva Moreira 

Universidade Federal do Pará  
Cametá-Brasil 

 
 
Resumo 
Este trabalho objetiva refletir acerca do protagonismo de professores indígenas Assurini, na Terra 
Indígena Trocará, município de Tucuruí-PA, no sistema educacional entre o seu povo. Destaca 
assim, a importância do diálogo intercultural no processo interdisciplinar da educação escolar 
indígena e as práticas docentes na escola Warara´awa Assurini, considerando as concepções da 
educação indígena como elemento central na formação escolar e humana dos estudantes dessa 
comunidade indígena. Para a constituição deste estudo, realizou-se análise bibliográfica dos 
trabalhos de conclusão de curso de três professores Assurini, com foco nas atividades 
desenvolvidas na escola. Além da realização de pesquisa de campo, verificando que, no sistema 
educacional desse povo, a interculturalidade e a interdisciplinaridade tornam-se instrumentos de 
resistência quando os professores indígenas ressignificam suas práticas de ensino-aprendizagem, 
buscando, na educação formal, meios para fortalecer seus saberes e práticas, que constituem a 
existência do seu povo. 
Palavras-chave: Professores Assurini; Processo Educativo; Resistências.  
 
Abstract 
This paper aims to reflect on the role of indigenous Assurini teachers in the Trocará Indigenous 
Land, in the municipality of Tucuruí-PA, in the educational system among their people. Highlights 
the importance of intercultural dialog in the interdisciplinary process of indigenous school 
education and teaching practices at the Warara'awa Assurini school, considering the conceptions 
of indigenous education as a central element in the schooling and human formation of the students 
of this indigenous community. In order to carry out this study, a bibliographical analysis was made 
of the course conclusion papers of three Assurini teachers, with focus on the activities carried out 
at the school. In addition, field research was carried out, verifying that, in the educational system 
of this people, interculturality and interdisciplinarity become instruments of resistance when 
indigenous teachers give new meaning to their teaching-learning practices, seeking, in formal 
education, the means to strengthen their knowledge and practices, which constitute the existence 
of their people. 
Keywords: Assurini teachers; Educational process; Resistance. 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

 
 Introdução 

Após mais de 500 anos de colonização, somente cerca de 305 grupos indígenas 

habitam o território brasileiro na atualidade. Contudo, é paradoxal o desconhecimento dos 

brasileiros acerca da diversidade étnica, linguística e territorial, visto que a grande maioria 

desconhece a existência das centenas de etnias espalhadas pelo Brasil, sendo em torno de 

274 línguas diferentes. Fator reforçado pelo processo de civilização que, constantemente, 

buscou ocidentalizar as populações indígenas. Discurso reproduzido, também, nos meios 

acadêmicos e governamentais, os quais ainda propagam uma imagem estereotipada, 

romântica e marginalizada dessas populações, conduzindo o tratamento destinado a elas 

(Luciano, 2006). 

Dessa forma, torna-se importante refletir quanto à construção da interculturalidade 

como instrumento legal no processo educacional, isso posto que sua ótica permite 

considerar os sujeitos indígenas como protagonistas dos processos de luta que foram 

obrigados a transpassar, sem que abrissem mão de sua identidade, contrariando o 

pensamento ocidental que limita e reforça a mentalidade colonial historicamente 

estabelecida, que prossegue a afirmar incompatibilidade do diálogo entre culturas. 

Desse modo, o diálogo intercultural faz-se necessário para quebrar as narrativas 

eurocêntricas, reconhecendo e respeitando as especificidades das populações indígenas, 

tendo a interculturalidade como aliada no processo de resistência. Em vista disso, havendo 

um sentido de alteridade, que se fundamenta na compreensão do outro sem querer 

“modificá-lo”, as concepções dos povos indígenas baseiam-se na partilha de saberes não 

hierarquizados (Aquino, 2018). Nas palavras de Eduardo Viveiros de Castro (2009, p. 54), 

“o encontro entre índios e brancos só se pode fazer nos termos de uma necessária aliança 

entre parceiros igualmente diferentes, de modo a podermos, juntos, deslocar o 

desequilíbrio perpétuo do mundo um pouco mais para frente, adiando assim o seu fim”.  

Para o escritor e pesquisador indígena Gersem Baniwa Luciano (2006), centenas de 

povos foram e continuam a ser invisibilizados e “apagados” por intermédio de distintos 

mecanismos de dominação, que objetivam o desaparecimento das línguas, dos rituais, dos 

hábitos alimentares e da cultura de forma geral.  

O projeto de extermínio cultural leva consigo a riqueza de conhecimentos e saberes 

tradicionais que constituem as filosofias de vida indígena, além de sua abundante 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

contribuição aos diferentes modos de existência. Esse processo histórico é marcado por 

conflitos, resistências, derrotas e vitórias, exigindo um conjunto de leis, normas e regras 

legais destinadas a orientar a relação entre os povos indígenas e a sociedade não indígena 

(Luciano, 2006).  

Nesse viés, é relevante a ampliação dos movimentos, no que concerne à 

institucionalização e à efetivação dos direitos dos povos indígenas, para que se torne 

possível perspectivar um futuro que garanta qualidade de educação e dignidade de vida 

para as populações que habitam o território brasileiro. Nesse contexto, garantir que os 

direitos sejam respeitados e efetivados, por meio do acesso a uma educação intercultural 

de qualidade e que respeite suas características e particularidades, continua a ser um 

desafio na atualidade. Não podendo “negar que grandes avanços já foram alcançados, mas 

ainda temos um longo caminho pela frente. Os indígenas não são ouvidos e as escolas ainda 

estão presas a modelos de currículos arcaicos e que valorizam a cultura europeia” (Barros, 

2020, p. 82). 

Partindo de tais pressupostos, o presente trabalho tem como lócus de estudo a 

Terra Indígena Trocará, localizada no município de Tucuruí, no Estado do Pará, cujo 

propósito é refletir a respeito do protagonismo de professores indígenas Assurini no 

sistema educacional entre o seu povo, evidenciado a importância do diálogo intercultural 

no processo interdisciplinar da educação escolar indígena e as práticas docentes na escola 

Warara´awa Assurini, considerando as concepções da educação indígena como elemento 

central na formação escolar e humana dos estudantes dessa comunidade indígena.  

Metodologicamente, para a constituição deste estudo, realizamos análise 

bibliográfica de autores que tratam da temática abordada, bem como dos trabalhos de 

conclusão de curso de três professores Assurini, focalizando as atividades desenvolvidas 

na escola Warara´awa Assurini. Além da realização de pesquisa de campo, com observação 

em lócus e gravação de entrevistas com os docentes, observaram-se o processo 

educacional dessa população indígena, a interculturalidade e a interdisciplinaridade como 

parte integrante da educação, tornando-se instrumento de resistência diante das 

imposições educacionais que buscam a implantação do sistema educacional homogêneo e 

excludente, que marginaliza e banaliza os saberes tradicionais originários e intenta a 

assimilação da cultura indígena na sociedade global. 

 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

Desafios da educação escolar indígena no Brasil 

O direito à educação é princípio fundamental assegurado pela Constituição Federal 

(CF) de 1988. No entanto, garantir que esse direito chegue aos setores mais pobres, aos 

grupos historicamente excluídos (indígenas, negros, mulheres e quilombolas) ainda é um 

grande desafio nos dias atuais. Isso dado que, para as garantias fundamentais do acesso à 

educação, faz-se necessário que os próprios indígenas estejam inseridos na constituição de 

suas concepções de educação, possibilitando que o acesso ao direito inclua suas próprias 

subjetividades educacionais. Não sendo apenas uma exclusividade da esfera política, mas 

uma necessidade emergente da sociedade como um todo, envolvendo numerosas 

contradições no reconhecimento da diversidade que constitui a sociedade brasileira. 

Na concepção de Gersem Baniwa (2013), a história da educação escolar indígena no 

Brasil se divide em dois grandes momentos: o primeiro período iniciou-se com a chegada 

dos jesuítas da Companhia de Jesus em 1549. Período no qual não houve uma educação 

escolar indígena, mas uma escola para os indígenas, cuja missão principal era integrá-los à 

sociedade nacional mediante a assimilação de uma nova língua, uma nova religião, novas 

crenças, novos costumes e tradições. Nesse cenário, segundo afirma Gersem dos Santos 

Luciano:  

[…] o fato de o processo educativo nas sociedades indígenas apresentar 
diferenças radicais quanto à chamada “educação nacional” levou os 
colonizadores que aqui chegaram a uma conclusão equivocada de que não existia 
educação indígena. Numa visão etnocêntrica, pressuponha-se que os índios não 
tinham educação, porque não tinham as mesmas formas e os mesmos modelos 
educacionais ocidentais. É com esse ponto de vista que historicamente se têm 
implantado os projetos escolares para os índios. Em outras palavras, a escola e a 
alfabetização entram em cena como sinônimos de educação, cultura e civilização, 
como se os índios não as tivessem (Luciano, 2006, p. 146). 

 
De acordo com Carma Martini (2028, p. 66), “a escola indígena, historicamente 

utilizada como um instrumento para forçar a integração dos indígenas à sociedade 

nacional, mudou de função” nas décadas finais do século XX, a partir da Constituição 

Federal de 1988. Momento em que passaram a ocorrer mudanças significativas no discurso 

do Estado em relação à educação escolar indígena, servindo como um divisor de águas no 

que se refere à institucionalização da educação diferenciada, que represente os anseios e 

compreenda as particularidades do processo educativo das populações indígenas, tendo 

os movimentos sociais grande importância no processo de garantia de direitos 

educacionais das comunidades do campo.  



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

Nas discussões sobre educação do campo na contemporaneidade e seus destaques 

nas últimas décadas, principalmente, após a CF de 1988, abordam-se as especificidades da 

educação aos povos tradicionais construída em processos coletivos. No caso do ensino 

destinado às populações indígenas, é importante mencionar o percurso dos movimentos 

sociais de educação do campo para compreender a educação escolar indígena como parte 

integrante desses movimentos, que se insere na luta pela educação diferenciada.  

O início da trajetória da educação do/no campo está vinculado aos movimentos 

sociais, que parte da história-memória dos sujeitos sociais em uma perspectiva contra-

hegemônica, desconstruindo-se a visão marginalizada e romântica acerca dos homens e 

mulheres do campo, sendo estes protagonistas de suas lutas e resistentes ao projeto de 

desumanização e homogeneização do Estado (Arroyo, 2020).  

Nesse cenário, a afirmação identitária e cultural em favor da demarcação da 

historicidade torna-se essencial na busca pelo direito à terra, à educação e, sobretudo, à 

humanização. Esta que é negada pelo projeto político, que sempre se pôs à frente da 

tomada de decisões, visando à subalternização dessas populações, em que a precarização 

da educação se expõe como justificativa. Por outro lado, a força de seus saberes, 

identidades, tradições culturais e econômicas, seus modos de vida e suas formas de educar 

desmistificam a visão estatal que afirma a incapacidade de se construir currículos formais 

de ensino a partir da conexão com as suas realidades.   

Nesse ínterim, as intensas batalhas travadas ao longo da história contra a 

concepção e a implantação de uma “educação rural” em vigência desde o Brasil colônia, 

que legitimou a segregação dos povos originários, indígenas, quilombolas, camponeses, 

ribeirinhos e das florestas, contrariaram os paradigmas pedagógicos sobre a ótica de 

inferioridade e inumanidade, de carência cultural e da não dignidade de uma educação 

formal para esses grupos, fator que se institucionalizou no sistema educacional e, por 

muito tempo, regeu o ensino do campo, o qual, nos últimos anos, vem sendo questionado 

(Arroyo, 2020). Nesse sentido, conforme defendem Kolling, Néry e Molina (1999): 

 
[…] a Educação do Campo se constitui nesse processo dialético e contraditório, a 
partir da compreensão da realidade concreta dos sujeitos, a fim de reconhecer a 
diversidade dos grupos sociais que se organizam nos espaços do campo, 
enquanto classe. É a partir desse prisma que a educação do campo se contrapõe 
à educação rural, ofertada pelo Estado, uma vez que o objetivo desta é apenas o 
de realizar a escolarização de forma precária e descontextualizada das realidades 
socioculturais das populações do campo. O que está em disputa não é apenas a 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 
escolarização da educação, mas a educação em seu processo mais amplo, que 
promove o ser humano e o qualifica para a defesa de seus direitos. 

 
Nessas condições, em conformidade com Luciano (2006), a educação escolar 

indígena enfrenta múltiplos desafios herdados do antigo modelo de escola colonizadora e 

branqueadora, que tenta inserir as populações indígenas ao ensino ocidental e teve êxito 

ao longo de séculos.  

Entretanto, não apenas submetidos ou conformados com a imposição colonial, os 

povos indígenas protagonizaram métodos de resistência, fazendo com que, na atualidade, 

discutam-se e efetivem-se políticas públicas que pautam a educação, a valorização cultural, 

a linguística e seus direitos em diálogo com outras culturas e conhecimentos da sociedade 

global (Luciano, 2006). Compreensão necessária e imediata para os movimentos de 

professores e lideranças indígenas que lutam pela educação em suas comunidades, 

buscando efetivar os direitos garantidos por lei nas práticas cotidianas das escolas e aldeias 

indígenas. Visto que: 

 
[…] o movimento indígena brasileiro reconhece que o processo de formulação e 
de execução da prática educacional no país vem se apresentando de forma cada 
vez mais respeitosa em relação às culturas e aos interesses dos povos indígenas. 
No entanto, considera que ainda é preciso avançar, para que de fato tenhamos 
não somente princípios teóricos e políticos socioculturalmente adequados, mas, 
sobretudo, mecanismos administrativos e financeiros que garantam 
efetivamente o direito dos povos indígenas de desenvolverem processos político-
pedagógicos próprios e com autonomia. Os povos indígenas têm hoje uma nova 
consciência sobre a sua realidade histórica e estão construindo o seu futuro com 
dignidade (Luciano, 2006, p. 145). 

 
A luta contra a exclusão social e a padronização dos modos de vida perpassa o viés 

educacional como ferramenta do fortalecimento do movimento indígena, pretendendo 

um diálogo cada vez mais equilibrado no campo de disputas políticas pelo direito a vida e 

a educação. Ao passo que a história de resistência das populações indígenas, ligada à 

educação, carrega a luta pela educação escolar diferenciada do modelo de escola 

ocidental, que tem sempre a integração nacional em seu ideal civilizatório. Nessa direção: 

 
[…] a educação escolar indígena demanda reconhecimento, valorização e 
respeito às especificidades de cada povo indígena, bem como a integração de 
diversos tipos de conhecimentos (científicos e não científicos) no processo de 
escolarização. Nessa perspectiva, é fundamental valorizar as pessoas, a vida e os 
saberes tradicionais de cada povo indígena, bem como compreender o papel 
social dos (as) professores (as), indígenas ou não, ao abraçarem o desafio do 
pensar complexo e transdisciplinar em contextos escolares interculturais e 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

multilíngues com o objetivo de promover a valorização da sua cultura e de seus 
saberes construídos historicamente (Suanno et al., 2021, p. 19). 

 
No contexto da etnia Assurini da Terra Indígena Trocará, localizada no município de 

Tucuruí, no estado do Pará, homens e mulheres dessa comunidade reivindicam, além do 

acesso à educação formal e da garantia estrutural, autonomia pedagógica e protagonismo 

no processo de ensino-aprendizagem na escola Warara´awa Assurini, na qual os 

professores indígenas exigem participação nas tomadas de decisão no que concerne ao 

futuro educacional de seu povo. 

Interculturalidade e interdisciplinaridade nas práticas docente na E.I.R.E.F. 

Warara´awa Assurini 

Localizada no município de Tucuruí, à margem esquerda do Rio Tocantins, próximo 

ao Igarapé Trocará, a 35 km da cidade de Tucuruí, a Terra Indígena Trocará é atravessada 

pela rodovia BR-422, conhecida como Transcametá PA-156, no Estado do Pará. Segundo 

dados do IBGE (2022), atualmente, essa terra indígena possui 683 habitantes (destes 677 

são indígenas), sendo formada por quatro aldeias: a Trocará que é a aldeia sede, a aldeia 

Ororitawa, a Oimotawara e a aldeia Marawytawa. No ranking de habitantes em terras 

indígenas no Brasil, a Reserva Trocará ocupa a posição 186°. Em relação aos domicílios 

existentes, está na posição 229° do panorama nacional e no quantitativo de moradores por 

domicílio ocupa a posição 104°, tendo em torno de 5,42 pessoas habitando cada casa. 

A forma de organização e divisão dessa população indígena considera a extensão 

territorial da Reserva Trocará, necessitando que ocorra a divisão de tarefas e as 

responsabilidades designadas às suas lideranças. Estratégia de organização que permite 

melhor articulação de pautas referentes às questões comunitárias, facilitando as tomadas 

de decisões coletivas na busca por direitos e melhoria na qualidade de vida dos Assurini. 

Os Assurini, tantos os homens quanto as mulheres, participam, ativamente, dos 

processos culturais, políticos e econômicos vivenciados em seu contexto étnico, visto que, 

no passado, exigiu-se que esse povo adotasse estratégias de sobrevivência, diante dos 

processos de silenciamento e apagamento cultural.  

Entretanto, hoje vivem em um território que é “palco onde atuam vários sujeitos, 

que juntos lutam a cada dia pela sua sobrevivência, sua cultura e pela sua afirmação étnica” 

(Nunes, 2017, p. 53). Na ótica de Barros (2020, p. 26), são sujeitos atuais que “protagonizam 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

a construção da sua identidade, uma história de luta e resistência pela sobrevivência de seu 

povo, pois traçam táticas e estratégias de fuga contra a hegemonia vigente”.  

Devido a suas lutas, através de suas lideranças, os Assurini possuem, atualmente, 

uma melhor infraestrutura. Assim sendo, a busca pela afirmação identitária provém de 

lutas travadas historicamente. Apesar de muitas conquistas e direitos legitimados, 

continuam a lutar arduamente contra as decisões do ex-presidente da República, Jair 

Bolsonaro, que, durante seu mandato, incitou a violência, o preconceito e a marginalização 

dos povos indígenas. Ainda assim, resistem ao sistema opressor mediante suas práticas 

culturais e costumes, a violência que sofrem e a tentativa de extermínio de seus povos, das 

mudanças e transformações vivenciadas ao longo do tempo (Barros; Pinto, 2021). 

Nesse contexto, a atual Escola da Reserva Trocará, denominada de Escola Indígena 

Regime Convênio de Ensino Fundamental (E.I.R.E.F.) Warara´awa Assurini, foi inaugurada 

em setembro de 2011 na aldeia sede (Trocará). Essa escola possui 32 funcionários, dos quais 

somente dois não são indígenas (o motorista do ônibus escolar e a diretora).  

Necessário ressaltar que esses professores(as) indígenas se formaram no curso de 

licenciatura Intercultural Indígena pela Universidade do Estado do Pará (UEPA), motivo 

pelo qual essa escola indígena apresenta, em seu formato, o protagonismo de professores 

indígenas e as exigências reivindicatórias dos sujeitos que habitam a Reserva Trocará. 

Buscando, assim, desenvolver a afirmação da própria identidade a partir de um tipo de 

educação indígena escolar diferente, que visa ao fortalecimento cultural e ancestral dessa 

população. 

Dessa forma, a Escola Warara´awa Assurini desenvolve atividades educacionais em 

parceria com as práticas do cotidiano dos Assurini, tendo compromisso social com as suas 

realidades. Uma vez que os habitantes da reserva são consultados com frequência, cujas 

principais reivindicações são decididas coletivamente. Nela, professores e professoras 

desenvolvem projetos para revitalizar a língua mãe Assurini juntamente com discentes e 

demais habitantes da comunidade.  

Sendo a escola um campo propício para o ensino da língua materna, crianças e 

adultos são estimulados a praticá-la no dia a dia. Nessa escola, também são elaborados 

projetos, através dos quais são apresentadas as atividades desenvolvidas pelos(as) 

alunos(as), uma espécie de feira cultural, chamada de Ma’é Apotawa, tencionando a 

valorização e a identificação da riqueza cultural dos Assurini.  



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

É importante mencionar que os princípios curriculares de interdisciplinaridade e 

interculturalidade são aqui entendidos como a relação entre diferentes culturas e a 

interação de diferentes campos do conhecimento, que proporcionam uma relação de 

continuidade entre eles sem separação. Por exemplo, da matemática, da língua materna e 

das ciências, que são os princípios constitutivos do curso de educação intercultural, 

conceito pensado para permitir a realização de gestos pedagógicos interdisciplinares e 

interculturais.  

Para Suanno et al. (2021 apud Abreu; Albuquerque, 2012, p. 11), os paradigmas 

educacionais emergentes e a interdisciplinaridade na escolarização indígena surgem a 

partir da “valorização dos saberes tradicionais, da língua materna enquanto disciplina 

escolar, da cultura e de todas as suas expressões, viabilizando um caminho para promover 

a autoafirmação destes povos”. 

Após formados no curso de licenciatura Intercultural Indígena da UEPA, alguns 

professores e lideranças da etnia Assurini voltaram à escola da Terra Indígena Trocará para 

atuar em sala de aula. Com isso, os trabalhos e as pesquisas que desenvolveram ao longo 

dos quatros anos na universidade contribuíram para repensar práticas didáticas no 

processo de ensino-aprendizagem em diferentes áreas do conhecimento.  

De tal modo que possibilitou o diálogo entre os conhecimentos tradicionais e os 

conteúdos curriculares das diferentes disciplinas mediante uma abordagem 

interdisciplinar, que valoriza os elementos culturais e suas expressões. Forma de 

“pensamento [que] nos leva a refletir sobre o dever que temos de compreender e respeitar 

a visão do indígena sobre o mundo, sem esperar que eles ajam ou pensem de acordo com 

nossas normas de conduta (Suanno et al., 2021 apud Abreu; Albuquerque, 2012, p. 286).  

Nesse sentido, a interdisciplinaridade faz parte do cotidiano indígena, visto que, nas 

suas cosmologias, o conhecimento está isento das divisões disciplinares, característica dos 

sistemas de conhecimento ocidentais, de tal modo que, nas aulas expositivas em sala de 

aula, os temas não se restringem ou pertencem a uma única disciplina. Aspecto que 

possibilita uma compreensão ampla do conhecimento, pois os temas discutidos apontam 

para diversas questões presentes no modo de vida tradicional presente no dia a dia deles. 

No contexto do ensino de Ciências, no seu trabalho de conclusão de curso de 

licenciatura Intercultural Indígena, intitulado “O conhecimento tradicional sobre as aves 

existentes na Terra Indígena Assurini do Trocará e a sua relação com o ensino de Ciências”, 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

o professor Nataivia Assurini aborda o aspecto da interculturalidade a partir dos 

conhecimentos tradicionais que se tem a respeito das aves no território. Com base no qual, 

elaborou um material didático alicerçado, teoricamente, nos fundamentos da 

etnozoologia, como forma de estabelecer o diálogo entre os saberes tradicionais e os 

conhecimentos científicos, assim como a sua importância para o ensino dos alunos 

Assurini: 

Este projeto desenvolveu-se inicialmente do levantamento do conhecimento que 
os indígenas Assurini possuem sobre a avifauna de ocorrência natural na terra 
Indígena, e posteriormente a utilização desse saber, como base para construção 
do material didático, onde sua utilização e aplicação permitiu conscientizar os 
alunos a terem uma visão sobre sua própria realidade Assurini mostrando uma 
possibilidade de integração dos conhecimentos, tradicional e científico. O 
material didático produzido trata da identificação das aves de maior ocorrência 
no nosso território, importância da preservação, para que as nossas aves no 
futuro não sejam extintas, as espécies existentes, portanto é muito importante o 
uso dessa cartilha da escola Warara´awa Assurini. Por meio da etnociência, 
grandes possibilidades de investigação no campo das relações entre o ser 
humano e o uso dos recursos naturais, aqui buscamos um resgate desse 
conhecimento e aplicação no ensino intercultural de ciências (Nataivia Assurini, 
2020, p. 4). 

 
É notório, nesse trecho do estudo, o forte sentimento cultural através das práticas 

diárias de observação de aves, apresentadas na realidade escolar de seus alunos, como 

forma de conscientizá-los acerca da importância da preservação – contra a extinção – das 

aves da sua reserva. De tal maneira que amplia o conhecimento sobre a questão do meio 

ambiente, evidenciando a carência de conteúdo específicos nos livros didáticos que 

chegam à Escola Warara´awa Assurini, os quais valorizam conhecimentos do ensino de 

Ciências de outras culturas e regiões do Brasil. Estando distante, portanto, da realidade das 

espécies que habitam seu território. Por isso, o professor Nataivia afirma ter pensado em 

uma pesquisa voltada para produção “da cartilha e dos jogos didáticos, a construção e a 

disponibilização de materiais específicos para o ensino e a realidade da etnia Assurini”. 

A elaboração desses materiais didáticos buscou ilustrar as aves da região Amazônica 

por meio da construção de dois jogos educativos, que integram a cartilha. Imbricada na 

valorização e na preservação da fauna, destaca-se, também, a relevância do resgate e 

fortalecimento da língua materna, uma vez que os jogos são feitos por “um dominó 

ilustrado bilíngue e o jogo que ave sou eu?. A construção desse material só foi possível 

através do resgate do conhecimento dos mais velhos da comunidade sobre as aves de 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

ocorrência no território Assurini” (Assurini, 2020, p. 10). O desenvolvimento dos jogos se 

configurou da seguinte forma: 

 
Jogo 01: Dominó bilíngue das aves  
O objetivo do jogo é reconhecer as principais aves de ocorrência no território 
Assurini e aprendizagem no nome na língua mãe. O dominó bilíngue das Aves 
contém 28 peças, onde todas as peças são divididas ao meio de um lado tem a 
imagem de uma ave e do outro um nome da ave na língua materna assurini e no 
português.  
Jogo 02: Jogo de cartas que ave sou eu?  
O objetivo do jogo é reconhecer as principais diferenças morfológicas 
encontradas no grupo das aves, como tamanho, forma do bico, coloração. O jogo 
de cartas que aves sou eu? contém 14 peças todas as peças têm o desenho das 
aves com os nomes na língua materna (Nataivia Assurini, 2020, p. 10). 

 
Nesse sentido, estando presentes em diferentes práticas não escolares da 

comunidade – na confecção de artesanato e nos hábitos alimentares, os jogos educativos, 

além permitirem a compreensão da diversidade de espécies de aves e seu papel na cultura 

Assurini, possibilitam refletir acerca da preservação dessas espécies, viabilizando que esses 

valores adentrem a sala de aula, ganhem mais visibilidade e um olhar diferente: de 

pertencimento social, cultural e ancestral desse povo indígena.  

Nas Figuras 1 e 2, é possível observar diferentes etapas das atividades desenvolvidas 

na turma de 5° ano, na Escola Warara´awa Assurini. O material didático apresentado inclui 

um jogo de dominó bilíngue das aves e um livro intitulado Conhecimento Tradicional sobre 

as Aves do Território Indígena Trocará, produzido pelo professor Nataivia Assurini. Esses 

materiais foram elaborados com o objetivo de fortalecer a cultura e o conhecimento 

tradicional dos povos indígenas, ao mesmo tempo que promovem a alfabetização e o 

letramento na língua materna e em português. 

Figura 1 – Capa e parte interna do material didático produzido pelo professor Nataivia Assurini

 

Fonte: Acervo do professor Nataivia Assurini (2020) 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 
Figura 2 – Dinâmica em sala de aula no 5º ano da E.I.R.E.F. Warara´awa Assurini 

 

Fonte: Acervo do professor Nataivia Assurini (2020). 

 

A primeira figura mostra o jogo de dominó bilíngue, no qual cada peça contém 

ilustrações de diferentes espécies de aves, acompanhadas de seus respectivos nomes em 

português e na língua Assurini. Essa abordagem permite que os estudantes aprendam 

sobre a biodiversidade local enquanto desenvolvem suas habilidades linguísticas em um 

ambiente lúdico e interativo. Além disso, o jogo fortalece a oralidade e a transmissão do 

conhecimento tradicional sobre as aves, seu significado cultural e ecológico para a 

comunidade. 

Nas figuras seguintes, observa-se a aplicação prática do material na sala de aula. Em 

um dos registros, um grupo de crianças está reunido no chão, manipulando as peças do 

dominó, o que demonstra o caráter participativo e colaborativo da atividade. Esse tipo de 

dinâmica favorece a aprendizagem coletiva e a troca de saberes entre os alunos. Outro 

registro mostra os estudantes reunidos em círculo, atentos à explicação do professor, que 

contextualiza o conteúdo a partir da realidade da comunidade, valorizando o 

conhecimento tradicional e promovendo reflexões sobre a preservação das espécies de 

aves. 

Além disso, uma das figuras retrata o professor Nataivia conduzindo a atividade 

com o livro didático, reforçando a importância do ensino bilíngue e da educação 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

diferenciada. A presença desse material impresso demonstra a sistematização dos saberes 

indígenas em uma linguagem acessível, respeitando os modos próprios de aprendizagem 

da comunidade Assurini. 

Por fim, a última figura destaca o resultado final do jogo, com as peças organizadas 

no chão em um formato que reflete a interação e o engajamento dos estudantes. Essa 

representação visual evidencia como a atividade contribui para o desenvolvimento do 

raciocínio lógico, da memória e do reconhecimento das espécies de aves, promovendo um 

aprendizado significativo e contextualizado. 

Dessa forma, as ações desenvolvidas vão além do ensino tradicional, pois integram 

elementos culturais, ambientais e linguísticos que respeitam e fortalecem a identidade 

indígena dos estudantes, consolidando uma educação específica e diferenciada. 

A partir da narrativa do professor, no tocante à experiência realizada na disciplina 

que ministra na Escola Warara´awa Assurini, é perceptível a satisfação e o êxito com o 

material desenvolvido e aplicado em sala de aula. Envolvendo uma prática pedagógica 

demarcadora do protagonismo desse professor indígena, a experiência tem a capacidade 

de contribuir, amplamente, para o processo intercultural de ensino-aprendizagem dos(as) 

estudantes Assurini, permitindo-lhes diálogos com conhecimentos formais e não formais, 

que constituem suas realidades cotidianas. Em suma:  

 
A aplicação da pesquisa foi importante, pois realizamos um resgate do 
conhecimento tradicional indígena que é repassado de geração em geração 
através dos sábios da aldeia que são os maiores formadores do processo da 
educação indígena. Foi possível, assim, que os alunos da escola indígena 
Warara´awa Assurini tivessem acesso a esse conhecimento através da construção 
de matérias didáticos, como jogo do dominó, jogo da memória e cartilha ilustrada 
que resgata os etnoconhecimentos. Essas metodologias de ensino e 
aprendizagem permitem um ensino mais significativo para o aluno indígena, 
dentro e fora de sala de aula, enriquecendo os conteúdos escolares e 
fortalecendo os saberes locais do povo Assurini (Nataivia Assurini, 2020, p. 14). 

 
Nessa perspectiva, a interdisciplinaridade surge, na prática docente, 

contextualizada com a teoria existente no cotidiano da educação indígena, amparando a 

relevância do cenário que permeia a aldeia e seu entorno. Segundo Moraes (2008), estas 

são formas de aprendizagens entrelaçadas com a interdisciplinaridade que sustenta a 

educação intercultural. Afinal, esse novo paradigma educacional, ainda em construção, e a 

interdisciplinaridade geram a interculturalidade, que é a razão de ser da escola no âmbito 

das sociedades indígenas.  



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

Deve-se, portanto, considerar o fato de que diferentes culturas coexistem em 

espaços educativos, promotores e produtores de diferentes saberes, que estão fadados a 

se entrelaçar para formar uma educação intercultural. Essa nova postura conduzirá uma 

atitude interdisciplinar no modo de viver com a diferença, levando, pois, à aquisição do 

conhecimento como uma convivência natural (Almeida; Albuquerque; Pinho, 2014).  

No contexto da alfabetização pela disciplina de língua materna na Escola 

Warara´awa Assurini, a professora Vanderleia Assurini tem como preocupação basilar o 

resgate e a revitalização da língua Assurini, que corre sério risco de extinção. Motivo pelo 

qual desenvolve, na prática docente, ações pensadas sob a ótica da realidade educacional 

das crianças Assurini, sobretudo, por não terem contato com a língua Assurini nos anos 

iniciais da vida. Em vista disso, a professora Vanderleia menciona que a língua materna faz 

parte do cotidiano dos Assurini, porém só os mais velhos a utilizam. Por esse motivo, há a 

preocupação mais genuína dos mais velhos, os sábios da aldeia, para preservar a língua, 

que vem desaparecendo. Isso visto que “a língua materna Assurini é muito importante, faz 

parte da nossa cultura, se ela desaparecer, vamos perder junto as histórias do nosso povo, 

dos nossos sábios, os nossos costumes e saberes” (Vanderleia Assurini).  

Na visão da docente, os anciãos (sábios de seu povo) são os grandes aliados na 

revitalização da língua materna Assurini a partir da Escola Warara´awa Assurini, 

particularmente, contribuindo com o seu ensino pela construção de materiais didáticos e 

contação de histórias no espaço escolar e em outros locais da Reserva Trocará. Uma tarefa 

rica e fundamental para compreender a imprescindibilidade da língua como marcador da 

identidade do povo.  

Nesse contexto, no trabalho de conclusão de curso de Licenciatura Intercultural 

Indígena, intitulado “Omo’epota konomitoa: experiências de alfabetização da língua 

Assurini”, orientado pela professora do curso Rita de Cássia Silva Almeida, a professora 

Vanderleia teve, como produto final, a elaboração de um livro de histórias na língua Assurini 

para ser trabalhado com os alunos do 3º ano do Ensino Fundamental da escola:  

 
O material foi produzido a partir de pesquisas realizadas com os nossos sábios, 
que são as raízes da nossa cultura. Eles também participaram dos momentos de 
contação das histórias, que se deu tanto no espaço escolar quanto nos espaços 
da aldeia tradicionalmente utilizados para reuniões (Vanderleia Assurini, 2020, p. 
4). 

 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

É notável a maneira pela qual a preocupação da professora Vanderleia Assurini 

atravessa sua trajetória de vida como indígena e docente, a qual, juntamente com a 

comunidade escolar, os sábios da sua gente e demais habitantes da Terra Indígena Trocará, 

busca manter viva a língua Assurini. Isso na medida em que: 

 
Eu acredito que não só a escola, onde eu trabalho, mas como a comunidade inteira 
precisa ir em busca novamente da língua Assurini que já está no esquecimento há 
muito tempo. Quando era criança em 1965 a aldeia inteirinha falava a língua 
Assurini, aí a partir de 1972 para cá aí já começou essa situação de perda da língua. 
A íngua Assurini foi sumindo devagarzinho, com aquele povo antigo que foi 
falecendo, e aí os novos pais não botaram em prática aquilo que era necessário 
para nossa comunidade dar continuidade a língua, hoje a gente tem que buscar 
incentivar as crianças, talvez os pais, as mães para poder levar os seus filhos à 
escola para aprender a falar a língua Assurini (Vanderleia Assurini, 2020, p. 6). 

 
O protagonismo da professora indígena Vanderleia vai além da sua inquietação com 

escrita, leitura e comunicação oral, uma vez que se trata de lutas em prol da sobrevivência, 

autoafirmação e valorização das histórias, culturas, costumes, saberes e formas de vida do 

seu povo. Assim sendo, o resultado de sua pesquisa acadêmica é pensado para revitalizar 

o aprendizado da língua materna a partir da produção de um caderno de contação de 

histórias, com auxílio dos Assurini mais velhos, os sábios, visando contribuir com o 

letramento escolar contextualizado com a realidade da sua gente.  

Nesse cenário, a produção e a reprodução das várias narrativas tradicionais do povo 

Assurini é vista como uma forma de manter vivos seus costumes e valores, enquanto o 

registro dos conhecimentos orais pela escrita evidenciou-se com uma ferramenta utilizada 

pela professora, ao desenvolver o material didático, que atualmente circula entre os 

Assurini.  

Tal iniciativa elucida que os povos indígenas não querem uma educação que não 

seja propícia à sua sobrevivência, aos valores, aos princípios e à cultura, nem que 

dogmatize, degrade, isole e elimine as diferenças sociais e culturais. Tanto que a 

interdisciplinaridade atende a esses anseios, emergindo como uma abordagem científica 

que facilita a integração do conhecimento e uma perspectiva de valorização dos saberes 

indígenas e promoção da cultura mediante a interação entre atividades de ensino e 

aprendizagem (Abreu; Albuquerque, 2012 apud Suanno et al.; 2021, p. 12).  

Por outro lado, as vozes resistentes, silenciadas há séculos pelo colonizador, 

passam a tomar posse de suas narrativas, a exemplo do que estão fazendo esses 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

professores indígenas, para representar o seu mundo em um processo reverso da escrita 

como forma de resistência ao silenciamento étnico, mostrando como o ressignificar das 

ações é necessário no contexto educacional dos povos indígenas. Nas afirmações da 

professora Vanderleia:  

 
Nós, como professores indígenas, precisamos que o aluno tenha possibilidade ou 
habilidade de usar os recursos da língua Assurini para produzir sentidos e, assim, 
assimilar os conhecimentos necessários para a construção de sua identidade 
individual e também de sua identidade grupal que, no caso de um povo bilingue, 
deve passar pelo conhecimento da língua indígena […] O material didático 
produzido durante essa pesquisa agora faz parte do acervo que está sendo 
construído a cada dia, com a colaboração dos professores pesquisadores, para a 
revitalização da cultura Assurini. As crianças e jovens ainda têm interesse em 
saber de nossas raízes, e não podemos deixar esse interesse se perder (Vanderleia 
Assurini, 2020, p. 11-12). 

 

 O material didático composto por histórias e contos, produzido pela professora, 

representa esse método de resistência, servindo como dinâmica nas aulas de língua 

materna, que envolve os alunos no processo de alfabetização com atividades de escrita e 

desenho, que, em seguida, podem ser compartilhadas com suas famílias em suas casas.  

 Do mesmo modo, o professor Ipipawaia Pompeu Assurini, que ministra a disciplina 

de Matemática na Escola Warara´awa Assurini, no seu Trabalho de Conclusão de Curso de 

Licenciatura Intercultural Indígena, intitulado “Tamutaré: Educação Financeira Na Aldeia 

Assurini Do Trocará (2020)”, orientado pelo professor do curso Osvando dos Santos Alves, 

trata dos conteúdos de matemática financeira na escola, buscando desenvolver 

estratégias didáticas que visam à importância de se fazer uso adequado do dinheiro, 

provindo das fontes de renda dos estudantes e moradores da referida reserva, que, na sua 

visão, a maioria ainda dispõe de forma inadequada, sem planejamento e organização, 

tendo gastos com aquilo que não se configura como prioridade para sobrevivência. 

Na concepção do professor Ipipawaia, é imperioso repensar essa problemática por 

meio da educação escolar indígena, ampliando as formas de conhecimento a respeito das 

práticas presentes no cotidiano dos Assurini, sobretudo, no que concerne aos conceitos 

matemáticos, que podem contribuir para uma administração financeira eficiente, posto 

que: 

 
[…] ao trabalhar no meu estágio, com os estudantes do 4º ano o tema “sistema 
monetário brasileiro”, observei que os estudantes têm conhecimento de dinheiro, 
mas não têm ideia de seu uso adequado. Na minha vivência na aldeia, percebo 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

também que o dinheiro é gasto sem critérios, sem planejamento e, 
lamentavelmente, em vícios, deixando famílias necessitadas de itens básicos. 
Então percebi a necessidade de discutir com os estudantes e a comunidade o 
tema da educação financeira e, a partir das discussões decorrentes da educação 
financeira, trabalhar conceitos fundamentais de matemática com os alunos da 
Escola Warara´awa Assurini, além de ensinar conceitos e conteúdos fundamentais 
de matemática a partir dessas atividades (Ipipawaia Assurini, 2020, p. 4). 

 

Partindo da sua pesquisa de trabalho de conclusão de curso, o professor Ipipawaia 

analisou o perfil socioeconômico das famílias Assurini, observando o endividamento de 

mais de 60% delas com dívidas bancárias advindas de empréstimos feitos sem grande 

necessidade. Aspecto que demonstra a falta de conhecimento e as ações desses indígenas 

para gerenciar seus gastos. Logo, percebeu a urgência de trabalhar a educação financeira 

no Ensino Fundamental e Médio, intentando o processo de conscientização para essas 

questões, além de iniciar a mudança de postura para que os indígenas possam adquirir 

responsabilidade financeira e traçar melhor suas metas futuras dentro e fora de sua 

realidade.  

É válido elucidar que um dos resultados interessantes da pesquisa, desenvolvida 

pelo professor com as famílias Assurini, é a dimensão dos conhecimentos e saberes 

tradicionais, os quais, além de servir como fonte de renda, incentivam a valorização da 

identidade cultural desse povo.  

De forma que são vistos como meio de integração da cultura Assurini com suas 

práticas de sobrevivência, pois o fazer e o aprender diário, no ensino tradicional não 

escolar, perpassam pelas experiências cotidianas desses indígenas, ao serem interligados 

ao conhecimento formal aprendido no ambiente escolar. Assim sendo, podem atuar como 

fortalecedor dos saberes tradicionais Assurini, de tal modo que caminhem atrelados à nova 

realidade vivenciada por esse povo indígena. Na Figura 4, podem ser observados os dados 

estatísticos resultantes da pesquisa realizada pelo professor Ipipawaia Assurini. 

 

 

 

 

 

 

 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 
Figura 4 – Levantamento das atividades tradicionais 

 

Fonte: Ipipawaia Assurini (2020). 

 
Dessa forma, segundo o professor, a aplicação das atividades, nas turmas do Ensino 

Fundamental e Médio, ocorreu de forma contextualizada com o conteúdo trabalhado no 

semestre. Assim, no 5° ano, o tema da aula foi Tamutaré: o uso do sistema monetário 

brasileiro na Terra Indígena Trocará, objetivando “reconhecer as cédulas e moedas do 

sistema monetário brasileiro, efetuando cálculos com estas cédulas e moedas, em 

contexto de compras e vendas” (Ipipawaia Assurini, 2020). No Ensino Médio, o conteúdo 

trabalhado foi o uso sistema monetário brasileiro, para “utilizar juros simples para cálculos 

de desconto e acréscimo” (Ipipawaia Assurini, 2020). Afinal,  

 
[…] é de suma importância termos educação financeira nas escolas, por ser esta 
a formadora das futuras gerações. Temos no currículo escolar de matemática, 
mas não somente neste, diversos momentos em que se discute com os 
estudantes situações de compra e venda, de uso do dinheiro e que podem ser 
aproveitados para a discussão e ampliação tanto dos conceitos matemáticos 
quanto para a educação financeira […]. Com a atividade Tamutaré: o uso do 
sistema monetário brasileiro na Terra Indígena Trocará, apresentamos aos alunos 
uma nova forma de aprendizagem, mais interativa e contextualizada. É necessário 
que os professores em sala de aula façam mais aplicações de educação financeira 
porque os alunos precisam conhecê-la melhor. Ao tratar de matemática financeira 
ou de outros temas de matemática, cabe tocar no assunto, com exemplos, que 
levem o estudante a pensar sobre as finanças, sobre sistema monetário, sobre 
relação custo-benefício de algumas compras e demais temas relativos ao sustento 
da família (Ipipawaia Assurini, 2020, p. 8-14). 

  

  

Conhecimento de atividades 
tradicionais 

 
9,1
% 

2,6
% 

6,3
% 

6,1
% 

Alimento Artesanato Dança Remédio
s 

Grafismo
s 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 Segundo analisa Ipipawaia Assurini, os resultados obtidos evidenciaram a 

importância de se aplicar dinâmicas sobre educação financeira no processo de ensino-

aprendizagem dos alunos, visto que, apesar de saberem manusear o dinheiro, ainda há 

muitas dificuldades para se trabalhar, de forma adequada, sua administração. Os 

conteúdos desenvolvidos na escola indígena podem ajudar os alunos e seus familiares a ter 

um olhar mais atento, mais amplo, para as questões presentes no dia a dia, de tal maneira 

que possibilite a pensar melhor e a desenvolver estratégicas para manear seus ganhos e 

gastos, notando, pois, a “relação custo-benefício de algumas compras e demais temas 

relativos ao sustento da família” (Ipipawaia Assurini, 2020).  

Nessas condições, é possível observar, nas práticas docentes dos professores 

Assurini, as estratégias que desenvolvem para trabalhar os conteúdos das diferentes 

disciplinas, os quais, mesmo não chegando à escola de maneira contextualizada, traçam 

estratégias que permitem ressignificar os métodos de ensinar, trazendo para a realidade 

dos alunos indígenas as temáticas trabalhadas, fazendo com que se sintam envolvidos no 

processo de ensino-aprendizagem, de forma que isso tenha sentido no cotidiano de cada 

um deles e na vida na aldeia, repleta de saberes e aprendizados.  

Mediante o exposto, é notável que o trabalho desenvolvido pelos professores 

indígenas na E.I.R.E.F. Warara´awa Assurini possibilita refletir acerca da relevância de se 

construir um ensino plural, visto que “a diversificação de experiências pedagógicas e 

gerenciais da escola indígena é uma necessidade político-institucional para dar conta das 

diferentes realidades e perspectivas indígenas” (Baniwa, 2013, p. 8).  

Por outro lado, a despeito dos avanços conquistados por meio das leis e decretos 

legais, não se pode obscurecer os desafios existentes na realidade educacional. Tanto que 

questões curriculares, pedagógicas e de gestão dificultam o trabalho dos professores 

Assurini, os quais têm de buscar, continuamente, práticas diferenciadas que contemplem 

a realidade dos seus alunos, estando contextualizadas com a vida diária, isso posto que 

enfrentam dificuldades em algumas atividades que requerem melhor planejamento e 

apoio dos órgãos municipais.  

Considerações finais 

Discutir a interculturalidade como um projeto e uma atitude tem impacto direto na 

experiência dos alunos dos programas de educação intercultural, conforme se observou 

entre os professores Assurini. Tal aspecto se baseia no fortalecimento das identidades em 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

movimento, revelando saberes sub-hegemônicos, e na adoção das línguas e culturas dos 

povos indígenas. Em virtude disso, a trajetória educacional das populações indígenas do 

Brasil e a conquista de direitos legais, resultantes das lutas desses movimentos, marcam 

uma reviravolta na história dos povos, que têm suas culturas e modos de vida específicos 

ameaçados por séculos.  

Imperioso reforçar que a educação sempre foi entendida pelo sistema colonial 

como ferramenta de “civilização”, “progresso” e “ordem social”, intentando, desde o 

período da invasão, implantar um sistema educacional com o objetivo de apagar as 

características identitárias mediante a “integração do índio à sociedade nacional, sem 

respeito às diferenças culturais e linguísticas. Era uma educação de branco, da cultura do 

branco para os índios. Em outras palavras, a escola servia para o branco ensinar ao índio a 

ser e a viver como ele” (Luciano, 2006, p. 148). 

Na atualidade, conforme observamos no contexto educacional dos professores 

Assurini, a educação escolar representa uma grande conquista, na medida em que 

possibilitou o diálogo intercultural e a valorização humana dos habitantes da Reserva 

Indígena Trocará. O sistema educacional dessa população indígena, a interculturalidade e 

a interdisciplinaridade, como parte integrante da educação, tornam-se instrumentos de 

resistência quando os professores indígenas ressignificam suas práticas de ensino-

aprendizagem. Tendo, na educação formal, meios para fortalecer seus saberes e práticas, 

que constituem a existência do seu povo.  

Nessa perspectiva, compreende-se de que forma os conhecimentos não indígenas 

podem integrar os conhecimentos indígenas e amparar o processo de resistência, cada vez 

mais necessário diante do avanço da modernidade, suas formas de opressão e seus duros 

efeitos nas culturas tradicionais.  

Além disso, o protagonismo da comunidade indígena foi um aspecto central deste 

estudo, visto que a elaboração dos materiais didáticos contou com a participação ativa dos 

professores e alunos, garantindo que o conhecimento tradicional fosse preservado e 

transmitido de forma legítima e engajada. A criação e aplicação do jogo bilíngue e do livro 

didático não apenas valorizaram os saberes ancestrais, mas também incentivaram o 

envolvimento dos estudantes no processo de ensino-aprendizagem, permitindo que eles 

reconhecessem seu papel como agentes do próprio conhecimento. Esse protagonismo 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

fortalece a autonomia dos alunos, promovendo a autovalorização cultural e o senso de 

pertencimento à sua comunidade. 

Ademais, o acesso à educação como meio para enfrentar as desigualdades 

socioculturais faz com que os indígenas Assurini não abram mão da autonomia do ensino 

na Escola Warara´awa Assurini. Apesar dos obstáculos, os sujeitos indígenas resistem e têm 

a educação formal como uma aliada na luta pela cidadania e pela liberdade de ir e vir interna 

e externamente ao seu território. Exercendo, assim, “o controle sobre a vida de suas 

comunidades, que a escola e a igreja lhes haviam roubado, e aos professores, a 

oportunidade de conquistarem espaço social e político na luta maior de suas comunidades 

e de seus povos” (Luciano, 2006, p. 158). 

Dessa forma, o objetivo do artigo foi atingido ao demonstrar como a educação 

diferenciada pode ser estruturada a partir de práticas pedagógicas que dialogam com os 

saberes indígenas. As atividades desenvolvidas mostram que é possível construir um 

ambiente escolar que respeita, potencializa e fortalece o pertencimento cultural dos 

alunos, além de contribuir para a preservação da biodiversidade e da memória coletiva do 

povo Assurini. A experiência relatada reforça a importância de metodologias que 

promovam a interação entre escola e comunidade, assegurando que a educação indígena 

seja, de fato, específica, diferenciada e comprometida com a valorização de seus sujeitos. 

Referências 

ALBUQUERQUE, Francisco Edviges; ALMEIDA, Severina Alves (org.). Educação escolar 
indígena e diversidade cultural. Goiânia: América, 2012. 
 
ALMEIDA, Severina Alves de; ALBUQUERQUE, Francisco Edviges; PINHO, Maria José de. 
Transdisciplinaridade e educação intercultural: a formação do professor indígena Apinayé 
em perspectiva. Revista Ibero-Americana de Estudos em Educação, Araraquara, v. 8, n. 4, 
p. 804–825, 2014.  
 
AQUINO, André Ribeiro. O diálogo intercultural como alternativa ao universalismo 
assimilacionista dos direitos humanos. 2018. 138 f. Dissertação (Mestrado em Direito) – 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2018. 
 
ARROYO, Miguel (Prefácio). Memória de Educação do Campo. In: SANTOS, Clarice A. et al. 
(org.). Dossiê da Educação do Campo: documento complementar 1998-2018. Brasília, DF: 
Editora da Universidade de Brasília, 2020. 
 
ASSURINI, Ipipawaia Pompeu. Tamutaré: Educação financeira na Aldeia Assurini do 
Trocará. 2020. Trabalho de conclusão de curso (Licenciatura Intercultural Indígena) – 
Universidade do Estado do Pará, Cametá, 2020. 



O protagonismo de professores indígenas no processo ensino-aprendizagem na Escola 
Warara´awa Assurini, Tucuruí-PA 

 

 
ASSURINI, Nataivia. O conhecimento tradicional sobre as aves existentes na Terra 
Indígena Assurini do Trocará e a sua relação com o ensino de Ciências. 2020. Trabalho de 
conclusão de curso (Licenciatura Intercultural Indígena) – Universidade do Estado do 
Pará, Cametá, 2020. 
 
ASSURINI, Vanderleia. Omo’epota Konomitoa: Experiências de alfabetização na língua 
materna. 2020. Trabalho de conclusão de curso (Licenciatura Intercultural Indígena) – 
Universidade do Estado do Pará, Cametá, 2020. 
 
BANIWA, Gersem. Educação escolar indígena no Brasil: avanços, limites e novas 
perspectivas. In: Reunião Nacional da ANPEd, 36., 29 de setembro a 2 de outubro de 2013, 
Goiânia-GO. Anais…Goiânia, 2013. 
 
BARROS, Igor Silva. Corpo, educação e cultura: as práticas corporais e curriculares da 
Escola Wararaawa Assurini da Aldeia Trocará. 2020. 112 f. Dissertação (Mestrado em 
Educação e Cultura) – Universidade Federal do Pará, Cametá, 2020. 
 
BARROS, Igor Silva; PINTO, Celeste de Moraes. Cultura, identidade e saberes tradicionais 
dos Assurini do Trocará, Tucuruí/PA. Brazilian Journal of Development, [S.l.], v. 7, p. 
40825 - 40841, 2021.  
 
CASTRO, Eduardo Viveiros de. O Possível Nativo: o outro sentido. AmaZone Wiki, 2009. 
Disponível em: http://amazone.wikia.com/wiki/Projet. Amazone. Acesso em: 25 nov. 2022. 
 
KOLLING, Edgar José et. al. (org.). Por uma educação básica do campo – Memória. 
Brasília, DF: Educação, UNB, 1999. 
 
LUCIANO, Gersem dos Santos. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os 
povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília, DF: Ministério da Educação; LACED/Museu 
Nacional, 2006. 
 
MARTINI, Carma Maria. Educação escolar indígena no Brasil: análise das mudanças de 
paradigmas a partir do contexto histórico, socioeconômico e político em que foram 
idealizadas e ganharam materialidade. Revista Panorâmica, [S.l.], v. 25, p. 61-76, 2018. 
Disponível em: 
https://periodicoscientificos.ufmt.br/revistapanoramica/index.php/revistapanoramica/arti
cle/view/818. Acesso em: 17 jan. 2024. 
 
MORAES, Maria Cândida. Ecologia dos saberes: complexidade, transdisciplinaridade e 
educação – novos fundamentos para iluminar novas práticas educacionais. São Paulo: 
Antakarana/ WHH – Willis Harman House, 2008. 
 
NUNES, Maria de Fátima Rodrigues. Aprende brincando: a criança atuando entre o povo 
assurini do trocará, município de Tucuruí-PA. 2017. 121 f. Dissertação (Mestrado em 
Educação e Cultura) – Universidade Federal do Pará, Cametá, 2017. 
 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-23                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

SUANNO, Marilza Vanessa Rosa et al. Transdisciplinaridade na educação escolar indígena 
bilíngue e intercultural: escola como espaço de ciência com consciência e saberes 
ancestrais. Humanidades & Inovação, [S.l.], v. 8, n. 43, p. 9-20, 2021. 
 
Sobre os autores 

Benedita Celeste de Moraes Pinto  

Doutora em História Social pela PUC/SP (2004). Mestre em História Social pela PUC/SP 

(1999). Licenciada plena e Bacharel em História pela UFPA (1995). Atualmente, é professora 

Adjunto A da Universidade Federal do Pará, lotada no Campus Universitário do 

Tocantins/Cametá, atuando na Faculdade de História do Tocantins (FACHTO) e no 

Programa de Pós-Graduação em Educação e Cultura (PPGEDUC). Possui estágio pós-

doutoral em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em Educação da UFMT pelo 

PROCAD Amazônia – Capes (2019).  

E-mail: celpinto18@gmail.com      

Orcid iD: https://orcid.org/0000-0001-9450-5461  

 

Cristian Caio Silva Moreira 

Licenciado em História pela Universidade Federal do Pará (2022). Mestrando em Educação 

e Cultura pela Universidade Federal do Pará (PPGEDUC/UFPA). Participante do Grupo de 

Pesquisa HELRA – História, Educação e Linguagem na Região Amazônica (CNPq/UFPA). 

Participante do grupo de pesquisa QUIMOHRENA – Quilombos e Mocambeiros: história da 

resistência negra na Amazônia (CNPq/UFPA).  

E-mail: cristianmoreira562@gmail.com     

Orcid iD: https://orcid.org/0000-0001-8829-9665 

 
 
Recebido em: 23/02/2024 
Aceito para publicação em: 28/03/2025 

mailto:celpinto18@gmail.com
mailto:cristianmoreira562@gmail.com

