
 
                                              

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

 

Revista Cocar. V.22 N.40/ 2025 p. 1-20                           ISSN: 2237-0315  

 

 
A Educação Territorializada Na Terra Indígena Maró 

 
Territorialized Education in the Maró Indigenous Land 

 

 
Keila Colares Moreira 

Secretaria Municipal de Educação 
Santarém-Brasil 

Vanderlúcia da Silva Ponte 
Universidade Federal do Pará 

Bragança-Brasil 

 

 

Resumo 

O estudo aborda o processo de transformação da educação escolar indígena em educação 

territorializada. Ao analisar, por meio da pesquisa-ação e da etnografia, a construção do Projeto 

Político Pedagógico Indígena na Terra Indígena Maró, localizada no Baixo Tapajós, percebe-se que, a 

educação para os povos Arapirun e Borari constroe-se na confluência entre mundos e os diversos 

seres da natureza (visíveis e invisíveis), sendo a vivência educativa associada a defesa do território e 

da identidade. A aprendizagem das crianças, portanto, constitui-se entre saberes: o saber tradicional 

e científico, permitindo assim a intercientificidade, como aponta Gersem Baniwa (2019).  

Palavras-chave: Educação territorializada; Territorialização; Educação Escolar Indígena.  

 

Abstract 

This study examines the transformation process of indigenous school education into territorialized 

education. Through action research and ethnography, the construction of the Indigenous Political 

Pedagogical Project in the Maró Indigenous Land, in the Lower Tapajós region, reveals that education 

for the Arapirun and Borari peoples is constructed at the confluence of worlds and the diverse beings 

of nature (both visible and invisible). Educational experiences are closely associated with the defense 

of territory and identity. Children's learning, therefore, encompasses a range of knowledge: 

traditional and scientific, allowing for inter-scientificity, as pointed out by Gersem Baniwa (2019). 

Keywords: Territorialized education; Territorialization; Indigenous sSchool Education. 

 

 

 

 

 

 

 



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

Introdução 

Este artigo procura discutir os processos que desencadearam a criação da proposta da 

educação indígena territorializada na terra indígena Maró. A discussão desse debate 

encontra-se intrinsicamente relacionada a defesa do território e da luta política dos povos do 

baixo tapajós pela autoafirmação étnica. A criação das escolas Makú Ytu Yaweté, Salustiana 

Borari e Surara Arapium, inauguram um longo e difícil processo de reconhecimento dos povos 

Arapiun e Borari, como povos indígenas que constituem seus saberes e conhecimentos a 

partir de seus contextos territoriais. Os processos de elaboração e aprovação do Projeto 

Político Pedagógico Indígena da TI Maró, procurou mostrar por meio desta pesquisa de 

mestrado, como se deu a construção da epistemologia dos saberes e da educação 

territorializada na referida escola, pontuando principalmente, o diálogo intercultural entre os 

saberes dos povos e os conhecimentos científicos. 

Assim, no ano de 2017 quando os moradores das aldeias decidiram elaborar o Projeto 

Político Pedagógico Indígena (PPPI), suas lideranças e a comunidade como um todo, tinham 

em mente fortalecer o modo de vida genuinamente indígena, mas que dialogasse com outros 

povos e culturas. Esperavam com esse processo, formar futuras gerações que pudessem 

superar os estigmas do racismo que as gerações anteriores enfrentaram.  

A base metodológica que orientou o estudo começa a ser desenhada no ano de 2017, 

quando iniciaou-se o diálogo sobre a educação no cotidiano das escolas das aldeias; neste ano 

realizaram-se as primeiras oficinas para construção do Projeto Político Pedagógico Indígena 

(PPPI). Foi a partir do acompanhamento desse processo e da pesquisa-ação, e dos 

pressupostos de Thiollent (1998) que o exercício pedagógico por meio da construção do 

Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI), permitiu que a prática educativa se 

transformasse em dados científicos. Entende-se como pesquisa-ação aquela que possibilita 

ao pesquisador compreender suas práticas em dimensões complexas, possibilitando 

interpretar a realidade com vistas a sua transformação social. 

Primeiramente, foi solicitada autorização por meio do termo de anuência, às lideranças 

das três aldeias da Terra Indígena Maró, a fim de iniciarmos a pesquisa. Em uma reunião com 

a comunidade no mês de março do ano de 2020, todos os indivíduos aceitaram o escopo da 

pesquisa de campo, a gravação das entrevistas e os registros de todas as etapas de 

construção do Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI), de forma que a pesquisa está de 

acordo com as normas de conflito de interesses e as recomendações éticas.  



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Para melhor fundamentar o presente estudo, recorreu-se à pesquisa de campo, por 

meio da observação participante, fundamentada na etnografia, entendida a partir do que 

sinaliza Mariza Peirano (2008), como a possibilidade de entender analiticamente as ações 

sociais e, ao mesmo tempo, gerar comunicação em contexto situacional de forma a 

transformar em linguagem escrita o que foi vivido em campo.  Foram essas observações em 

campo que facilitaram o acompanhamento das atividades realizadas pelas crianças no 

cotidiano das aldeias, na escola, na caça, na pesca, na roça, nos rituais, nas brincadeiras, nas 

aulas práticas dentro da sala de aula e no território. Como fonte documental utilizou-se o 

Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI), os Planos de Ensino e Planos de Aulas 

produzidos pelos professores da escola, os quais foram analisados cautelosamente.  

A pesquisa foi-se aprofundando com as entrevistas, primeiramente com os mais 

idosos, depois com os professores, os pais, alguns alunos, as principais lideranças, e também 

os coordenadores pedagógicos, tanto os da própria escola da aldeia, como da Secretaria 

Municipal de Educação (SEMED). Para a coleta de dados utilizou-se entrevistas 

semiestruturadas, de forma que deixasse abertura para o diálogo mais fluido. Também se 

analisou os documentos que estão sendo elaborados para construir o Projeto Político 

Pedagógico Indígena (PPPI), e pode-se acompanhar cada etapa do processo de construção 

das práticas pedagógicas desenvolvidas nas escolas, seja por meio de oficinas, reuniões e 

grandes assembleias. 

É importante ressaltar que, se por um lado, o fato de ser indígena - como é o caso de 

uma das pesquisadoras1 da etnia Arapiun, do Baixo Tapajós -, dificultou o estranhamento e 

análise do fenômeno, por outro, contribuiu para a realização da pesquisa de campo, posto 

que a convivência das experiências com a educação indígena e com a educação escolar 

indígena, sua atuação como gestora das três escolas indígenas da Terra Indígena Maró e sua 

proximidade com os moradores, facilitou o diálogo e o vínculo de confiança para que eles 

pudessem falar e construir conosco este estudo. Isso porque uma pesquisa realizada por uma 

                                                      
1Notas 

 Autora 1 foi acompanhada tanto em atividades de campo como em debates teóricos e 
metodológicos por sua orientadora, que desenvolve pesquisa com os povos indígenas desde 
2010. 
 
 



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

pessoa indígena não é uma pesquisa individual, mas de um coletivo que busca conjuntamente 

alcançar mudanças e defender os interesses de todo o povo. 

O desenvolvimento das oficinas possibilitou o trabalho coletivo com toda a 

comunidade na construção do projeto de educação pensado pelos povos Arapiun e Borari. As 

oficinas foram iniciadas em março do ano de 2017, na Aldeia Novo Lugar, onde fez-se a 

primeira conversa sobre a Elaboração do Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI) e 

Avaliação dos Conteúdos Formais. Entre 2017 e 2021 foram realizadas 8 oficinas para elaborar 

o mesmo. No ano de 2021 foram realizadas as oficinas de finalização do Projeto Político 

Pedagógico Indígena (PPPI) e Assembleia no território para aprovação deste documento. O 

Projeto Político Pedagógico foi encaminhado ao Conselho Municipal de Educação para 

reconhecimento, com obtenção favorável do projeto em 2022 e regularização/autorização 

para seu funcionamento na escola. 

Quer-se através deste estudo mostrar os processos e as diferentes estratégias 

adotadas por meio da escola para a defesa da educação voltada para o fortalecimento das 

identidades étnicas e suas territorialidades. Na primeira sessão, identificou-se o processo 

histórico que desencadeou a luta e defesa da terra indígena Maró e seus processos de 

territorialização (Pacheco de Oliveira, 2004). Na segunda sessão, discutiu-se o processo de 

elaboração do Projeto Político Pedagógico indígena (PPPI) e o cotidiano da educação 

indígena, que denominaremos de educação territorializada (Xakriabá, 2018). 

A Territorialização da Terra Indígena Maró 

A Terra Indígena Maró está situada na Amazônia brasileira a Oeste do estado do Pará, 

no município de Santarém, distante 140 km da cidade, conforme indica o mapa da Imagem 01. 

O principal meio de acesso à Terra Indígena (TI) Maró é o rio Arapiuns, a viagem de barco de 

linha demora doze horas, em média, a partir de Santarém. A denominação ‘‘Maró’’ (grifo 

nosso) para o território, é decorrente da importância que o maior rio da região possui para 

seus moradores indígenas, as margens do qual se situam as três aldeias habitadas pelos povos 

Arapium e Borari. 

Os Arapium habitam as aldeias Cachoeira do Maró e São José III, e a denominação 

Arapium é mais fácil de ser entendida pela presença do grande rio com o mesmo nome, 

formado pelo deságue do rio Maró e do rio Aruã, onde muitos grupos étnicos da região o têm 

como elemento central de sua formação identitária. Os Borari habitam a aldeia Novo Lugar, 

sua denominação resulta da conexão histórica que possuem com o aldeamento dos Borari de 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Alter-do-Chão, de onde os primeiros habitantes da aldeia Novo Lugar teriam vindo, fato este 

ainda presente em suas memórias históricas. 

Os Arapium e os Borari são falantes atualmente apenas da língua portuguesa. Porém, 

como destacado por Silva (2011, p. 20), “os Arapium e os Borari guardam na memória dos mais 

velhos, o tempo da gíria, forma como denominam o nheengatu”. O nheengatu é uma língua 

criada a partir do Tupi com o português pelos jesuítas, uma forma de controle colonial sobre 

a diversidade linguística dos povos que habitavam o litoral brasileiro e tinham uma variedade 

linguística muito grande. A importância do uso de palavras em nheengatu no vocabulário 

falado por estes indígenas, principalmente em seus rituais, demonstra a relação linguística 

desses povos de tronco tupi e, portanto, a descendência dos Tupinambá.  

Com a criação da escola Makú Ytu Yaweté o nheengatu tomou outro sentido, diferente 

do nheengatu implantado no período da colonização, pois, pelo processo histórico de 

contato, os povos do baixo tapajós incorporaram a referida língua como instrumento de 

resistência e de fortalecimento identitário.  

 
Imagem 01: Mapa de localização Terra Indígena Maró 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Casos Emblemáticos (2013). 

 



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

 Pode-se afirmar que a Aldeia Cachoeira do Maró possui atualmente 159 habitantes, 

distribuídos por 44 famílias. Novo Lugar tem 192 habitantes, distribuídos entre 34 famílias e 

São José III tem 82 habitantes distribuídos em 20 famílias. Portanto, são ao todo 333 

habitantes distribuídos em 98 famílias na TI Maró, os dados constam no Projeto Político 

Pedagógico Indígena da Escola (2021). 

 A área da Terra Indígena (TI) Maró compreende 42.373 Mil hectares definida pela 

Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI), conforme consta no Relatório 

Circunstanciado de Identificação e Delimitação dos Limites da Terra Indígena Maró, publicado 

no Diário Oficial da União, em outubro do ano de 2011. 

 Desde o ano 2000, foi solicitado à FUNAI a criação do Grupo de Trabalho (GT) para 

estudo de reconhecimento da Terra Indígena Maró (TIM), no entanto, com a ausência da 

Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI) no território, no ano de 2006, os povos 

Arapiun e Borari decidiram começar a autodemarcação com abertura do pico (linha seca). A 

partir de então, começaram as ameaças e enfrentamentos com as empresas madeireiras e 

com as comunidades vizinhas. Somente em 2008 as reivindicações foram atendidas e o GT 

formado.  

 Em 2002, com a chegada das madeireiras houve a necessidade de autoafirmação 

étnica de forma externa. Essa decisão tinha como propósito a defesa do território. No ano de 

2004, Novo Lugar passa a ser oficialmente reconhecido como aldeia. Foi a partir dessa 

experiência que a luta por reconhecimento de direitos assumiu espaço de pauta nos 

processos de reconhecimento das identidades étnicas. A partir dessa premissa, os indígenas 

criaram o Conselho Indígena dos Rios Tapajós e Arapiuns (CITA), que mobiliza todos os 

indígenas do baixo Tapajós, constituindo-se na sua principal representação política.   

O processo de autoafirmação dos povos Arapium e Borari se deu por meio do 

movimento social, e o ressurgimento étnico revelou as nuances do racismo na história dos 

indígenas do baixo tapajós. Esse processo gerou entre os povos indígenas do baixo tapajós 

inúmeras mudanças e conflitos, conflitos decorrentes da colonização portuguesa, mas que se 

perpetuaram ao longo dos processos históricos. Os povos do baixo Tapajós chegaram no 

século XXI dados como extintos, fato que resultou, segundo Maria Celestino de Almeida 

(2010), do processo de apropriação dos territórios indígenas por colonos e de possíveis 

casamentos com indígenas. Tomando a situação do Rio de Janeiro e São Paulo, a autora nos 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
mostra as estratégias da miscigenação orquestrada pelo governo imperial para invisibilizar os 

povos e sua reprodução étnica em todo território nacional. 

Considerados miscigenados, identificados como caboclos ou ribeirinhos, Ibi Tapajós 

(2015), refere que a aceitação étnica como povo no baixo Tapajós se fez tardia, uma vez que 

o modus vivendi desses povos se assemelhava ao de muitas comunidades ribeirinhas, que já 

sentiam muito forte a presença da colonização e da igreja em suas vidas. Ainda que 

renunciassem as identidades indígenas, os povos Arapium e Borari mantinham vivas as 

memórias das experiências concretas, embora suas práticas culturais, por vias silenciosas e 

discretas, apontassem o elemento imprescindível da compreensão desse processo, 

chamamos essa situação histórica de territorialização, da forma como aborda Pacheco de 

Oliveira (2004) porque a questão identitária emerge do contato e dos conflitos territoriais. 

No ano de 2002, os moradores da aldeia Novo lugar, assumiram publicamente suas 

identidades, e posteriormente no ano de 2004, os moradores das aldeias Cachoeira do Maró 

e São José III também se autoafirmaram indígenas. Afirmando desta forma que seus 

antepassados se estabeleceram nessa área para garantir sua existência, como afirma Peixoto 

(2017, p. 2011-2012): 

 
Ameaçados os indígenas buscaram fontes de água em florestas mais distantes, quase 
impenetráveis, acessíveis a um tempo para aqueles que entendiam seus caminhos, 
seus mistérios, seus perigos, e se estabeleceram naquela floresta garantindo sua 
reprodução social e cultural. 

  

Pode-se dizer que os povos Arapium e Borari para garantir seu território e sua 

existência, enfrentaram diversos conflitos e com isso sofreram ameaças e até mesmo torturas 

advindas de agentes madeireiros, que se colocavam contra o processo de demarcação da 

Terra Indígena a fim de usufruírem da madeira que gera o capital e lucro para suas empresas. 

Até meados de 1970, as aldeias indígenas da Terra Indígena Maró não eram 

reconhecidas pelo município como aldeias e nem como comunidades, por isso não havia 

escola. Os moradores daquele espaço territorial viviam e se relacionavam apenas com a 

natureza, com o sagrado. Suas formas de pensar se refletia na cosmologia; nos movimentos 

da lua, do rio e da mata, em conexão com os seres encantados, expressando a espiritualidade 

em um tempo e espaço particular que permeia toda a vida social e cultural desses povos. Por 

isso, há tempo para a caça, para a pesca, para a coleta, para a plantação, para os rituais e 



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

festas. É da terra que extraem seus sustentos e meios de sobrevivência, estabelecendo 

relação muito forte de respeito por ela. 

O contato com a cidade se fez mais intenso a partir da década de 70, por essa razão, o 

modo de vida não indígena foi cada vez se acentuando no cotidiano das aldeias, o que fez 

com que as famílias enxergassem esse universo urbano como espaço de possibilidades de 

estudo e de interação. Esse contato contínuo e intenso estimulou as famílias Arapiun e Borari 

a introduzirem seus filhos no mundo escolar.  

A necessidade de aprender a ler e a escrever, como condição para ser introduzido no 

mundo letrado dos brancos, tencionou com o mundo vivido na aldeia, já que nesse universo 

prevalecia os conhecimentos e saberes do povo, saberes deixados pelos antepassados. Esses 

saberes eram transmitidos pela oralidade de geração em geração.  

Foi, portanto, a partir da necessidade de se conviver com a cidade e suas formas de 

inserção no mundo dos não indígenas, que surgiu a demanda por escola para que os filhos 

das famílias Arapium e Borari pudessem ser alfabetizados, para se comunicarem com outras 

culturas, visto que já havia o contato prolongado e contínuo entre indígenas e não indígena 

na região. 

 Para melhor entender essas relações será mostrado um dos aspectos que mobilizou 

as famílias a demandarem acesso à escola. Quando as famílias Arapiun e Borari iam para 

cidade, as condições financeiras para os pais manterem seus filhos matriculados nas escolas 

urbanas eram muito difíceis. Os Arapiun e depois os Borari, por volta do ano de 1952, reuniram 

seu povoado e resolveram pagar um professor que tinha seu estudo até o primário para 

lecionar nas aldeias, seu pagamento era feito em troca de produtos (farinha, tapioca, cará, 

beiju, peixe, carne de caça entre outros). Na Aldeia Cachoeira do Maró somente após o ano 

de 1975 essa realidade mudou, quando os povos se reuniram para pedir à Secretaria de 

Educação uma escola que atendesse todas as crianças das aldeias. 

A Prefeitura Municipal de Santarém analisou a demanda e implantou a escola, porém 

de início, permitiu abertura de uma turma de 1ª a 4 ª séries em classe multisseriadas, e um 

professor que foi contratado pela prefeitura para lecionar aulas na aldeia central, em 

Cachoeira do Maró, mas as aulas eram realizadas em um barracão comunitário, construído 

pelos pais dos alunos. Concomitante a esse pedido, anos mais tarde, por volta do ano de 1997, 

o mesmo processo se deu na aldeia Novo Lugar, do povo Borari e povo Arapiun, fundadores 

da nova aldeia São José III.  



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Vale ressaltar que o modelo de educação era imposto pela Secretaria Municipal de 

Educação e o ensino se pautava no método tradicional eurocêntrico; as aulas eram 

ministradas dentro das salas de aula de forma mecânica, os alunos tinham que decorar a lição 

do livro didático, bem como as operações matemáticas, as cobranças eram constantes por 

parte dos professores, chegando a punir os alunos que não obedeciam. Segundo os próprios 

alunos, eles eram usados para os castigos à palmatória, com puxões de orelha, os quais eram 

obrigados a ajoelharem-se no milho, entres outras torturas.  

No ano de 1998, a escola São Francisco da Aldeia Cachoeira do Maró, nome do 

padroeiro da comunidade e dado pela igreja católica, foi assim oficializado pela Secretária 

Municipal de Educação (SEMED), mas não aceito pela comunidade indígena, que lhe 

denominou Makú Ytu Yaweté.  No ano de 2002, houve a implantação da 1ª turma da EJA 3ª 

Etapa, e no ano seguinte, a conclusão da 4ª etapa e a implantação da 5ª série, com 

continuidade nos anos subsequentes. Nesse mesmo ano foi instituído o Conselho Escolar e a 

escola passou a receber e administrar seu próprio recurso financeiro através do Programa 

Dinheiro Direto na Escola (PDDE), que visa atender e suprir as necessidades da escola, 

priorizando a aquisição de materiais de consumo e permanente.  

No período de 2002 a 2007 a Escola São Francisco era anexa à Escola Municipal Nossa 

Senhora das Graças, da Comunidade Fé em Deus, no Maró, porém no final do ano de 2007, 

devido a danificação de documentação dos alunos e a pedido das lideranças Arapiun e Borari, 

que já lutavam pela modificação da categoria da educação escolar oferecida a eles pelo órgão 

municipal para a categoria Educação Escolar Indígena, conseguiram que suas escolas fossem 

incluídas no censo escolar do Ministério da Educação (MEC). E, posteriormente, houve o 

desmembramento da escola, ou seja, ela deixou de ser escola anexa e passou a ser escola 

Polo.  

O povo Arapium e Borari e a defesa da educação indígena Territorializada 

Em 2008, as escolas da Terra Indígena Maró passaram a ser reconhecidas como escolas 

indígenas. Lideranças Arapium e Borari conhecedores de que a escola indígena possuía 

legislação específica, iniciaram um movimento de reivindicação para garantir o direito à 

educação diferenciada nas aldeias. Entende-se que a educação diferenciada está imersa no 

debate apontado por Tassinara (2009), decorrente de processo político, em que os povos 

indígenas inserem em suas demandas a incorporação da educação escolar indígena na 



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

temática da diversidade e multiculturalidade, discussão que sinaliza para a inclusão da defesa 

da educação escolar indígena na pauta das políticas públicas especificas e contextualizadas, 

garantido, conforme previsto na constituição brasileira, o direito de aprender de acordo com 

suas realidades culturais.   

Em Santarém, algumas ações nas escolas indígenas foram feitas para introduzir no 

currículo escolar o Notório Saber e a Língua Indígena Nheengatu. Sem efeito legal, a 

solicitação para implantar o Notório Saber e a Língua Nheengatu no currículo como disciplinas 

foram encaminhadas ao Ministério Público por meio de documentos, bem como, 

manifestações e passeatas foram organizadas pelos profissionais das escolas indígenas, 

lideranças e movimento social. Apesar dos esforços, o Notório Saber e a Língua Indígena 

Nheengatu foram ofertadas às escolas em 2010 como projeto e não como disciplinas,  sendo 

encaminhado todo final de ano à Secretaria de Educação a renovação do projeto para 

assegurar a sua oferta.  

Desde o início muitos problemas foram enfrentados para que a educação diferenciada 

fosse implementada de fato na educação escolar. Entende-se como educação diferenciada 

aquela que está relacionada com a vida no território, que na forma de dizer dos povos Arapiun 

e Borari tem relação com Sikwe Seres Sui, ou seja, a vida dos seres, que na perspectiva desses 

povos significa que o aprender e o ensinar estão relacionados com a vida dos diferentes seres 

que vivem na floresta e nos rios, como os animais, as plantas e os peixes. Aprende-se nas 

aldeias como cada Ser pode ser retirado da mãe natureza para alimentar os povos, por isso 

as crianças precisam saber os caminhos das caças, do que essas caças se alimentam para não 

destruírem seus ciclos reprodutivos.  

No processo ensino-aprendizagem as crianças vão para as matas, para os rios, 

aprendem a plantar e a tecer as fibras para depois construir juntos com os professores as 

operações matemáticas, os conceitos físico-químicos e a ler e a escrever. Porque antes de 

entrar no mundo letrado, ela precisa aprender a ler o mundo na aldeia e entender as 

diferentes formas de vida na floresta e nos rios. Elas compreendem, dessa forma, que há seres 

sagrados que vivem no fundo das marés e curam os males e que devem respeitar esses 

lugares e seres. Esse processo educativo é chamado de educação territorializada, conceito já 

discutido por Célia Xakriabá (2018), que afirma ser a educação fincada na terra e interligada 

com seus processos territoriais e suas vivências nesses territórios o que possibilita às crianças 

darem sentido aos seus aprendizados.  



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Assim, a educação territorializada se atualiza na memória, nos corpos-territórios 

atravessados de experiências, afetos e interações com múltiplos seres, sejam os visíveis e não 

visíveis, os/as humanos/as e não humanos/as, constituindo em um “pluriverso” de seres em 

interações tomados em suas multiplicidades. Sendo, portanto, a escola, como salienta Célia 

Xakriabá:  

 
Lugar de construção de alianças, entre nós indígenas, mas também com nossos 
aliados não indígenas, entendo que a nossa escola Xakriabá se constrói sob um fazer 
epistemológico que visa nos construir como corpo-território em permanente 
processo de (re)territorialização, portanto, abertos a uma historicidade que deve ser 
reativada pelas memórias que nos ensinam não só sobre o passado, mas também 
sobre o nosso presente e o futuro em que continuaremos a ser corpo 
(re)territorializando (Xakriabá, 2018, p. 168).  

 

Gersem Baniwa (2009) compreende que a educação territorializada propicia o diálogo 

intercultural entre os diferentes seres (entre indígenas, não indígenas e os seres invisíveis), o 

que possibilita fazer ciência em interação com outras epistemologias, o que ele chama de 

intercientificidade.  Nessa perspectiva, um dos maiores desafios para a educação escolar 

indígena é superar essa forma de ensinar tecnicista e bancária, já sinalizada há anos por Paulo 

Freire, como contraproducente, ao adaptar o calendário letivo enviado anualmente pela 

Secretaria de Educação às aldeias, para ser cumprido nos moldes da escola urbana, 

desrespeitando os períodos de agricultura, caça e pesca vivenciadas no tempo das aldeias. A 

exigência do cumprimento de 200 dias letivos em período determinado, com avaliações 

bimestrais e aplicação de provas e conteúdos impostos, não fazem nenhum sentido para os 

alunos indígenas, imersos em outras referências culturais e relações éticas com os seres 

sagrados, os quais são conduzidos pelos movimentos de marés e luas.  

A criança na Terra Indígena (TI) Maró aprende ao observar o adulto principalmente na 

caçada e pescaria, pois é comum ela acompanhar o pai nessas atividades. Ela fica de longe, 

percebe os movimentos, os barulhos, fica atenta e em silêncio para o peixe ou a caça não 

sentirem sua presença. Ela aprende desde muito pequena, na prática do seu cotidiano, como 

conviver com outros seres, para se entender interligada a eles. 

Nesse sentido, a criança ao adentrar à escola não estranha as atividades, pois estas 

fazem parte de seu mundo, de seu cotidiano. Nessa perspectiva, as salas de aula nem sempre 

estão entre quatro paredes, as aulas acontecem na maloca, no barracão, embaixo de uma 

árvore, ou mesmo em outros espaços da aldeia como nos rios (por meio da pescaria), ou na 



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

mata (vivenciando a caçada). Mas cada atividade depende muito do planejamento dos 

professores, que constroem coletivamente seus planos para relacionar as vivências com os 

conteúdos interdisciplinares. A cada tema gerador, como a caçada, por exemplo, os 

professores articulam os saberes, assim as crianças podem aprender a caçar interligando essa 

prática com o raciocínio lógico-matemático e físico-químico, com as memórias históricas dos 

seres ancestrais da floresta, entre outras aprendizagens. 

Daniel Munduruku (2009) nos fala das possibilidades múltiplas que as crianças 

indígenas têm, pois elas têm liberdade para experimentar o mundo; de subir em árvore, de 

criar seu brinquedo, de pular, de caçar, de pescar, de inventar brincadeiras, elas têm o 

universo da aldeia para explorar, isso gera na criança muitas habilidades, criatividade, 

levando-as a pensar, a criar e desenvolver habilidades motoras, cognitivas, sensoriais que 

ampliam seu repertório sociocultural e de aprendizagem. 

Ao perceber que a aprendizagem tecnicista, que não se conecta com as diferentes 

formas das crianças aprenderem na aldeia, não atendia ao modo de vida indígena e não 

fortalecia as identidades, começou-se a discutir a criação de um novo projeto pedagógico 

para a escola da Terra Indígena (TI) Maró. Esse processo levou a reflexão acerca do que é uma 

escola indígena, de como deve ser o ensino-aprendizagem na aldeia, do tempo e do espaço, 

dos conteúdos a serem trabalhados, do material didático, enfim passou-se a pensar nessa 

escola oferecida pelo Estado para o “branco” (grifo nosso) como muito distante do universo 

que envolve a aldeia. 

A partir de então, foi necessário pensar uma escola no contexto da cultura, do jeito de 

ser e viver desses povos, entender o território como espaço de aprendizagem, que ensine 

sobre a língua, sobre a realidade, isso sim, se configuraria como educação diferenciada e 

territorializada. Essa proposta curricular foi elaborada para ser trabalhada a partir de seis 

Eixos Temáticos de forma interdisciplinar, aqui descritos: Eixo Território aborda temas sobre 

os conhecimentos tradicionais desses povos em diálogo com o conhecimento dos não 

indígenas,  discute o que é a aldeia, o rio, a mata, a população dos seres, buscando entender 

o reconhecimento da identidade indígena, os processos de demarcação, a importância do 

território e os conflitos territoriais; o Eixo Nosso jeito de ser e de viver aborda os temas 

referentes a história e cultura dos povos, organização social, costumes, jeito de trabalhar, 

rituais, entre outros aspectos culturais; o Eixo Jeito de ser e de viver de outros seres propõe 

trabalhar as definições dos seres visíveis e invisíveis, as criações dos seres, a morada, os 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
lugares sagrados, entre outros; Eixo Jeito de ser e de viver de outros povos, neste eixo a 

ênfase é  trabalhar a interculturalidade, proporcionando aos educandos uma visão mais ampla 

sobre outros povos indígenas e não indígenas, suas formas de organização, culturas, políticas, 

jeito de trabalhar e jeito de se relacionar; o Eixo Tecnologia enfatiza as tecnologias ancestrais 

e atuais, seus modos de utilização e as novas formas de comunicação; e o Eixo Saúde abrange 

os temas relacionados a saúde e doença e tratamentos curativos por meio das plantas 

medicinais e dos saberes dos pajés, benzedor/eira, parteira e puxadores. 

Todos os eixos propostos contemplam os conhecimentos culturais dos povos Arapiun 

e Borari e servirão de base para que haja a interação entre os saberes culturais e saberes 

científicos, em diálogo respeitoso entre a realidade dos educandos e os conhecimentos 

vindos de diversas culturas humanas em uma perspectiva intercultural e intercientífica. 

Em consonância com essa proposta também pensou-se na importância de elaborar os 

Planos de ensino e Planos de aula dos professores coletivamente, pois ao contrário do que é 

determinado pela Secretária Municipal de Educação (SEMED), cada professor deve elaborar 

anualmente o plano de ensino das disciplinas lecionadas por eles, essa exigência nos fez 

perceber que os professores ao fazerem seus planos de ensino por disciplina, estavam apenas 

reforçando o modelo fragmentado e descontextualizado hegemônico que desconsidera o 

ensino-aprendizagem em sua dimensão heterogênea, e que a própria Secretária Municipal de 

Educação (SEMED) exige dos professores, mas não procura construir a formação de forma 

que os professores possam socializar seus planos de ensino, troquem experiências entre si de 

forma mais flexível, viabilizando a construção coletiva e interdisciplinar do ensino-

aprendizagem do aluno. Muitas vezes, esses planos servem apenas como documentos 

exigidos pelo sistema e, posteriormente, para serem engavetados. 

No entanto, no ano de 2014, como a maioria dos professores atuantes na escola eram 

indígenas, filhos do território, formados em Magistério Indígena, começou-se a introduzir 

atividades diferenciadas. Essas práticas passaram a ser dentro e fora da sala de aula e mudou 

a forma de avaliação. O espaço escolar também foi mudado. As aulas estavam sendo 

ministradas somente dentro do espaço escolar, isso limitava os alunos, trazendo prejuízos à 

aprendizagem, pois não havia abertura para o aluno pesquisar e conhecer sua própria 

realidade. Passou-se, então, a considerar o território como espaço de ensino e aprendizagem, 

e a territorializar a escola, como podemos visualizar nas imagens 02 e 03, posteriormente, em 



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

uma das várias atividades da escola realizadas no Centro de Convivência do Território, lugar 

retomado dos madeireiros. 

 
 

Imagem 02: Educação diferenciada e territorializada 

                    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Arquivo da pesquisadora Keila Colares Moreira - 2018. 
 
 
 
 

Imagem 03: Ritual no Centro de convivência para abertura do projeto de vivência interdisciplinar 

                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

Fonte: Arquivo da pesquisadora Keila Colares Moreira - 2018. 
 

 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
O projeto passou a ser realizado na primeira semana do mês de setembro do ano de 

2015, em contraposição a semana da pátria, cultura imposta pelo não indígena, herdada do 

regime militar que obrigava os educandos a desfilarem no sol quente, impondo aos pais dos 

educandos a compra de uniformes na cidade, descaracterizando nossas pinturas corporais. 

Por isso, como forma de resistência, optou-se pela Semana da Convivência, movimento que 

levou a escola a contribuir com o fortalecimento da cultura indígena e defesa do território. 

 A partir do momento que se começou a trabalhar a educação para além dos muros 

da escola, percebeu-se  que ela poderia acontecer em todos os espaços do território, isso  

abriu possibilidades para se pensar em outra forma de ensinar e aprender, o que permitiu sair 

da sala de aula e mostrar aos alunos a extensão do território, ensinando sobre os lugares 

sagrados, os encantados, as árvores medicinais, os igarapés, as caças e as estradas da mata, 

expandindo o conhecimento dos educandos sobre os diferentes espaços e sobre os saberes 

próprios da cultura dos povos. A escola passou então a trabalhar os aspectos culturais através 

dos saberes tradicionais e saberes científicos, visando sempre manter a memória dos 

antepassados, os costumes e rituais sustentados nos saberes ancestrais.  

No ano de 2017, foram 139 pessoas participantes do evento. Houve formação para 

elaboração de um glossário simples na língua nheengatu e formação para os professores 

sobre alfabetização no método Paulo Freire. Em 2018, foram 170 pessoas participantes. Para 

garantir o êxito da atividade foram organizadas oficinas sobre a legislação, plantio e 

reflorestamento de plantas frutíferas, medicinais e de lei, além de oficinas sobre manuseio de 

GPS, da língua indígena Nheengatu, de remédios caseiros, concomitante aos jogos indígenas, 

caminhadas, contação de histórias e oficina de confecção de placas de identificação em 

nheengatu.  

No ano de 2019, houve maior participação. Foram mais de 200 pessoas envolvidas na 

atividade. Dentre as atividades trabalhadas, ocorreram as práticas de caça, com a ajuda da 

memória dos mais velhos, o que possibilitou atualizar os tipos de armadinhas utilizadas na 

caça e na pesca para que os mais novos pudessem conhecer os saberes antigos praticados 

pelos seus antepassados e já em desuso atualmente.  

Também houve a necessidade urgente de (re) construção do Projeto Político 

Pedagógico da escola, agora denominado Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI), tendo 

em vista a educação diferenciada como afirma Clarice Cohn:  



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

 
Cria-se, assim, as condições legais, jurídicas e administrativas, inclusive com a 
atribuição de competências e o reconhecimento de uma categoria especial no 
sistema de ensino, para a implantação da educação diferenciada e específica para os 
índios. Por ela, deve-se assegurar a inclusão da língua, da cultura e dos saberes 
indígenas no projeto curricular dessas escolas e o respeito à particularidade étnica e 
cultural dessas populações, reunindo alunos e professores de mesma etnia em seu 
projeto, execução e gestão. E a escola indígena passa a ser definida como 
diferenciada, específica, bilíngue e intercultural (Cohn, 2005, p.05). 

 

Uma vez que o primeiro Projeto Político Pedagógico da escola foi elaborado 

consoante às diretrizes do Conselho Municipal de Educação, que não contemplava os 

conhecimentos dos povos, mas apenas reproduzia a educação formal hegemônica 

dominante estabelecidas pelo Estado, iniciou-se o trabalho de construção do Projeto Político 

Pedagógico Indígena (PPPI) por meio de oficinas pedagógicas, com o apoio de organizações 

não governamentais como a Vila Viva, com os professores da Universidade Federal do Oeste 

do Pará (UFOPA), os técnicos da Fundação Nacional dos Povos Indígenas (Funai) e os 

professores da escola, juntamente com as lideranças, pais de alunos e alunos. A imagem 04, 

a seguir, mostra um desses momentos da oficina com os professores. 

 
Imagem 04: Oficina PPPI- Trabalho coletivo envolvendo a comunidade escolar e aldeias 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Fonte: Arquivo da pesquisadora Keila Colares Moreira – 2020. 
 

Na tentativa de construir o Projeto Político Pedagógico Indígena fundamentado na 

interculturalidade e intercientificidade, visando a educação territorializada, específica e 

diferenciada, iniciou-se os trabalhos de elaboração, nos anos de 2017 e 2018, com o grupo Vila 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Viva. Foram 05 oficinas, cada uma com uma média de 40 horas e com a participação dos 

professores, alunos, funcionários das escolas, lideranças, pais e mães. 

No ano de 2019, foram realizadas mais duas oficinas. E no no ano de 2020, continuamos 

na elaboração da proposta curricular, apesar da pandemia, conseguimos reunir um grupo 

menor de professores, pais e alunos, no centro de apoio, já com a presença da Coordenadora 

da Educação Escolar Indígena da Secretária Municipal de Educação (SEMED) para leitura geral 

do Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI) e correções. Em maio de 2021, foi realizada a 

última oficina com os ajustes necessários e correções do Projeto Político Pedagógico Indígena 

(PPPI), uma equipe foi escolhida para trabalhar na formatação do documento e assim ele foi 

finalizado. 

O processo de aprovação do Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI) das escolas 

da Terra Indígena Maró deu-se a partir da luta coletiva dos povos Arapiun e Borari, um dos 

passos importantes para essa aprovação foi o empenho de toda a comunidade escolar. Antes 

do encaminhamento das documentações para a Secretária Municipal de Educação (SEMED), 

realizou-se uma assembleia no território para aprovação do Projeto Político Pedagógico 

Indígena (PPPI) , na Aldeia Cachoeira do Maró, em 18 de junho de 2021, para que todos os pais, 

professores, alunos e lideranças pudessem aprová-lo. Após aprovação de toda a comunidade 

e lideranças, a gestora da escola e um professor (representando os docentes da escola), 

deram entrada no processo, via ofício, no Conselho Municipal de Educação, em Santarém, no 

dia 29 de junho de 2021. O documento foi apresentado por meio de uma Live, no dia 30 de 

junho de 2022, para o Conselho Municipal de Educação e parceiros que ajudaram na 

construção. 

Certos de que não seria fácil o reconhecimento do Projeto Político Pedagógico 

Indígena (PPPI) das escolas pelo CME, devido as exigências de padronização impostas pelo 

Conselho Municipal, o coletivo, no final do mês de agosto, com surpresa, recebeu a resposta 

de aprovação do projeto pelo Conselho, inclusive, destacando a construção coletiva do 

documento, um Projeto Político Pedagógico Indígena  diferenciado, com estrutura própria, 

constituído como primeiro documento norteador para novos Projetos Políticos Pedagógicos 

das escolas dos não indígenas.  

No dia 20 de dezembro de 2021, data importante e considerada um marco histórico 

para os povos Arapium e Borari, pois o Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI) constitui-



A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

se em processo de resistência, pois toda a sua construção configurou-se em exercício 

coletivo, exercício de poder contra hegemônico, visto que, por meio dessa experiência, foi 

possível descolonizar a forma assimilacionista da educação indígena estruturada pelo Estado. 

Considerações Finais 

 A partir do trabalho de campo e da pesquisa-ação pudemos acompanhar todo o 

processo de construção do Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI) das escolas Makú Ytu 

Yaweté, Salustiana Borari e Surara Arapium e perceber a construção da educação 

diferenciada e territorializada da TI Maró. A pesquisa possibilitou entender como as 

estratégias e práticas pedagógicas construídas a partir do Projeto Político Pedagógico 

Indígena (PPPI) da escola se configurou em resistência contra os processos de ocupação do 

território, assim como contribuiu para o fortalecimento das identidades dos alunos indígenas. 

Com base na abordagem crítica e considerando o contexto social e cultural, pôde-se ver o 

diálogo entre os saberes dos povos e os saberes científicos sendo construídos, pautados na 

prática educativa intercultural e intercientífica. 

Ressalta-se a importância de descolonizar a escola para sua transformação social, por 

isso é essencial a organização coletiva, para que nesse sentido, haja apropriação dos saberes, 

dos direitos, a fim de que a escola se transforme em espaço de resistência, engajada na luta 

pelo território e envolvida nos projetos societários que visam à autonomia dos povos 

indígenas em seus projetos do presente e do futuro. 

Apropriação da escola é um passo importante para construir a educação 

territorializada; com epistemologia própria, ou seja, em diálogo intercultural entre os saberes, 

o que Gersem Baniwa (2019) chama de intercientificidade, forma de reconhecer os outros 

saberes e outros seres que compõem o cosmo, o mundo em que vivemos e o mundo dos 

seres invisíveis. 

Ao se enfatizar os conceitos de interculturalidade e intercientificidade para melhor 

entender a construção dessa escola territorializada, que produz diálogo “entre saberes” (grifo 

nosso), Gersem Baniwa nos direciona para um caminho possível na efetivação da educação 

diferenciada, na medida em que cria diálogo intercultural de fato e, portanto, a 

interepistemologia ou intercientificidade dos saberes. 

A educação pautada na intercientificidade orienta buscar a construção de novos 

paradigmas epistemológicos e novas atitudes políticas e sociais tanto da sociedade 

dominante quanto dos povos indígenas, para a perspectiva pedagógica que dialoga com as 



Revista Cocar V.22. N.40/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
diferenças. É possível lançar mão de uma ética baseada no respeito mútuo, no respeito à 

natureza e a tudo que a cerca, pois isso nos leva a criar modos de pensar, aprender e ensinar 

por meio da diversidade dos conhecimentos culturais e científicos. 

Assim, o Projeto Político Pedagógico Indígena (PPPI) das escolas expressa exatamente 

esse diálogo intercultural e interdisciplinar, com a missão de contextualizar os saberes, 

proporcionando aos educandos uma educação territorializada com domínio de diversos 

conhecimentos tradicionais dos povos do Baixo Tapajós e dos conhecimentos técnicos e 

científicos de outras culturas. 

Referências 

ALMEIDA, Maria Regina Celestino. Os índios na história do Brasil no século XIX: da 
invisibilidade ao protagonismo. São Paulo: Revista História Hoje, v. 1, no 2, p. 21-39, 2012. 
Disponível em: https://rhhj.anpuh.org/RHHJ/article/view/39. Acesso em: 16 out. 2023. 
 
BANIWA, Gersem dos Santos Luciano. Educação escolar indígena no século XXI: encantos e 
desencantos. 1. Ed. Rio de Janeiro: Mórula, Laced, 2019. 
 
COHN, Clarice. Educação escolar indígena: para uma discussão de cultura, criança e 
cidadania ativa. Florianópolis:  Perspectiva, v. 1, n. 1, p. 485-515, jul.-dez, 2005. 
 
CORREA XAKRIABÁ, Célia Nunes. O Barro, o Genipapo e o Giz no fazer epistemológico de 
Autoria Xakriabá: reativação da memória por uma educação territorializada. 2018. 
Dissertação (Mestrado Profissional em Desenvolvimento Sustentável) - Universidade 
Federal de Brasília, Brasília-DF, 2018.  
 
MUNDURUKU, Daniel. O banquete dos Deuses: Conversas sobre a origem e a cultura 
brasileira. 2º Ed. São Paulo:  Editora Global, 2009. 
 
OLIVEIRA, João Pacheco. A viagem de volta: Etnicidade, política reelaboração cultural no 
Nordeste indígena. 2a Ed. Rio de Janeiro: Contra Capa/LACED, 2004. 
 
PEIRANO, Mariza. A favor da etnografia. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1995. 
 
PEIXOTO, Kércia Priscilla Figueiredo. “Eu existo”: afirmação indígena e nomeação do 
racismo. Os Borari e Arapium da Terra Maró, Amazônia. 2017. 287f. Tese (Doutorado em 
Sociologia) - Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, Belém-
PA, 2017. 
  
SEMED. Projeto político pedagógico da escola municipal de educação infantil e ensino 
fundamental ‘São Francisco da Cachoeira do Maró’. Santarém, Pará, 2012. 
  

https://rhhj.anpuh.org/RHHJ/article/view/39


A educação territorializada na terra indígena Maró 
 

SILVA, Georgia da. Relatório Circunstanciado de Identificação e Delimitação dos Limites da 
Terra Indígena Maró, Elaborado Conforme Portaria No 14/MJ/1996. In: Processo FUNAI 
08620.000294/2010. Brasília: FUNAI, 2011, folhas. 317-518. 
  
TAPAJÓS, Ibi Sales. Direitos indígenas no Baixo Tapajós, entre o reconhecimento e a 
negação: o caso da Terra Indígena Maró. Brasília: Revista Insurgência, ano 1, v.1, n.2. p. 82–
117, 2015. Disponível em: 
http://periodicos.unb.br/index.php/insurgencia/article/viewFile/20045/14235. Acesso em: 06 
mai. 2017. 
 
TASSINARI, Antonella Maria Imperatriz; GOBBI, Izabel. Políticas Públicas e Educação para 
Indígenas e sobre Indígenas. Educação, Santa Maria: Educação, v. 34, p. 95-112, 2009. 
Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/1591. Acesso em: 17 out. 
2023. 
 
TERRA DE DIREITOS. Casos Emblemáticos. 2013. Disponível em:  
https://terradedireitos.org.br/casos-emblematicos/terra-indigena-maro/11627 
 
THIOLLENT, Michel. Metodologia da pesquisa-ação. 8. ed. São Paulo: Cortez, 1998. 
 
 
Sobre as autoras 
 
Keila Colares Moreira 
Indígena da etnia Rapiun,diretora da Escola Maku Ytu Yaweté da Terra Indígena Maró, 
pedagoga, mestra pelo Programa de Pós -Graduação em Educação Escolar Indígena da 
UEPA/UFPA/UNIFESSPA/UFOPA, membro do Grupo de Estudos e Pesquisas Interculturais 
Pará-Maranhão - GEIPAM. 
E-mail: kcolaresmoreira@gmail.com 
Orcid: https://orcid.org/0009-0000-0075-5241 
 
Vanderlúcia da Silva Ponte 
Professora do Programa de Pós-Graduação em Educação Escolar Indígena 
UEPA/UFPA/UNIFESSPA/UFOPA, do Programa em Pós-Graduação em Linguagens e Saberes 
da Amazônia do Campus de Bragança/ UFPA, do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Sustentável do Trópico Úmido – PPGDSTU/NAEA/UFPA e líder do Grupo de 
Estudos e Pesquisa Intercultural Pará-Maranhão - GEIPAM. 
E-mail: vantutorapa@gmai.com 
https://orcid.org/0000-0003-3187-9348 
 
 

 
 
Recebido em: 27/11/2023 
Aceito para publicação em: 30/09/2024 
 

http://periodicos.unb.br/index.php/insurgencia/article/viewFile/20045/14235
https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/1591
https://terradedireitos.org.br/casos-emblematicos/terra-indigena-maro/11627
mailto:kcolaresmoreira@gmail.com
mailto:vantutorapa@gmai.com

