
 

 

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

 

Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                           ISSN: 2237-0315  
Dossiê: Extensão e Educação Popular: experiências, aspectos teórico-metodológicos e 

desafios políticos à luz da inserção curricular da Extensão  
 

Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo 
relacionamentos e habilidades para serviços livres de estigma e culturalmente seguros  

 
Niikaniganaw (All my relations): indigenous research building relations and 

competencies for non-stigma and culturally safe services 
 Hélène Laperrière 

University of Ottawa 
Ottawa, Canada 

Sharp Dopler, 
Kogaabwe Lodge 

Ottawa, Canada 
Tracey Prentice 

Pesquisador independente 
Ottawa, Canada 

 
Resumo 
Falaremos aqui do protocolo de pesquisa indígena que criamos para reunir Povos Indígenas Vivendo 
com HIV ou AIDS (IPHAs), portadores de conhecimento, pesquisadores, estudantes de enfermagem e 
membros da equipe de dez organizações comunitárias que prestam serviços sociais e de saúde. Em 
uma série de quatro cerimônias e reuniões sazonais (primavera, verão, outono e inverno) de um dia 
inteiro, realizadas em floresta (Land), que chamamos de Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações), 
nos reunimos para quebrar barreiras, construir relacionamentos e desenvolver a capacidade de 
fornecer cuidados culturalmente seguros e livres do estigma do HIV em Ottawa-Gatineau. Também 
testamos o Niikaniganaw como uma intervenção. Os resultados preliminares são positivos.  
Palavras-chaves: Pesquisa indígena; Práticas culturalmente seguras; HIV/AIDS  

 
Abstract 
We will talk about the indigenas research protocol that we created to gather indigenous people living 
or affected by HIV or AIDS (IPHAs), Knowledge carriers; researchers, nursing students and members 
of ten community-based organizations teams that provide health and social services. In a serie of four 
ceremonies and seasons meetings (spring, summer, fall and winter) of one day, on the Land, that we 
call Niikaniganaw (all my relations), we gather to break walls, to build relations and to develop 
capacities to provide non HIV-stigma  and culturally-safe services in Ottawa-Gatineau. We also test 
Niikaniganaw as an intervention. The premiliares results are positive.  
Key-words: Indigenous research; Culturally-safe practices; HIV/AIDS   

  



Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo relacionamentos e habilidades 
para serviços livres de estigma e culturalmente seguros em Ottawa, Canada 

 

 

Introdução 

No projeto de pesquisa indígena Niikaniganaw, utilizamos uma abordagem de 

determinação social indígena com população urbana (Ontario, Canada). Fazemos parcerias 

com três departamentos acadêmicos (Enfermagem, Medicina e Psiquiatria) e dez 

organizações comunitárias. Nossos objetivos são: (1) continuar a desenvolver a capacidade de 

fornecer cuidados e serviços culturalmente seguros e livres de estigma para povos indígenas 

que vivem com ou são afetados por ou estão em maior risco de contrair HIV, como aqueles 

que viveram ou têm experiência de uso de drogas injetáveis, os com problemas de saúde 

mental, ex-presidiário, envolvimento nas ruas e aqueles que são 2SLGBTQ (sigla canadense 

para Two-Spirit, Lésbicas, Gays, Bissexuais, Trans, Queer, Intersexo e +); (2) desenvolver e 

testar o Niikaniganaw como uma intervenção de segurança cultural para estudantes não 

indígenas e trabalhadores de saúde e serviços sociais; e (3) documentar e aprender com nossa 

experiência por meio de uma prática reflexiva coletiva que resultará em um guia de programa 

que pode ser adaptado para uso em outros locais. Ao final do nosso projeto, prevemos ter 

treinado de 12 a 24 estudantes de profissões assistenciais na Universidade de Ottawa e de 20 

a 40 prestadores de serviços de saúde e sociais em dez organizações comunitárias com o 

escopo descrito acima. 

Problematização         

Em 2016, em uma consulta comunitária patrocinada pela Canadian Aboriginal AIDS 

Network (Rede Aborígene Canadense de AIDS - CAAN), povos indígenas vivendo com HIV e 

afetados por ele (IPHAs) falaram sobre o impacto negativo em suas vidas de experiências 

racistas, discriminatórias e culturalmente inseguras com relação à assistência médica e 

serviços associados em Ottawa-Gatineau (Prentice; Masching, 2016). Três décadas após o 

início da epidemia, em um momento em que, embora os avanços médicos tenham garantido 

vida longa e saudável a portadores do vírus, essas experiências tornam as IPHAs menos 

propensas a acessar serviços quando precisam, incluindo testes de HIV, cuidados, tratamento 

e apoio. Como resultado, as IPHAs continuam a ser diagnosticadas e a iniciar o tratamento 

mais tardiamente, apresentando resultados de tratamento mais precários e taxas mais altas 

de mortalidade relacionada ao HIV (Klakowicz et al., 2016). Respondendo a essa preocupação 

identificada pela comunidade, em 2018, garantimos o financiamento e concluímos uma 

pesquisa catalisadora (tipo projeto piloto, experimentação inicial da intervenção) de um ano 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

do Canadian Institutes of Health Research (CIHR) projetada para lidar com esse estigma 

complexo, reunindo pesquisadores, IPHAs, Portadores de Conhecimento, estudantes de 

enfermagem e membros da equipe de seis organizações comunitárias que prestam serviços 

de saúde ou relacionados a IPHAs. A pesquisa indígena previa quatro cerimônias e reuniões 

sazonais de um dia inteiro, realizadas em floresta fora da cidade (uso aqui o termo floresta 

para interpretar “on the Land” que significa a natureza, a terra mãe), para quebrar barreiras, 

construir relacionamentos e desenvolver a capacidade de fornecer cuidados livres do estigma 

do HIV e culturalmente seguros para IPHAs. 

As avaliações dos participantes foram extremamente positivas. Treze dos quatorze 

participantes (93%) disseram que sua capacidade de fornecer cuidados culturalmente seguros 

havia melhorado. Todos os participantes (100%) sugeriram que seus colegas participassem do 

nosso projeto. Treze dos quatorze participantes (94%) disseram que deveríamos continuar 

com o Niikaniganaw. Duas organizações participantes fizeram mudanças significativas na 

forma como prestam serviços às IPHAs como resultado direto do nosso projeto.  

Organizemos uma festa indígena com os portadores de conhecimentos ancestrais. Foi 

um sucesso incrível, com a participação da liderança da organização e de ampla gama de 

pessoas indígenas e não indígenas. Também engajamos os portadores de conhecimentos 

ancestrais para trabalhar conosco no futuro, buscando outras maneiras de integrar 

cerimônias e cultura indígenas em nosso trabalho. Um dos nossos próximos passos será 

desenvolver uma política para apoiar esse trabalho. No último ano, houve uma mudança 

significativa na cultura da organização – a importância da cultura e das cerimônias indígenas 

está sendo acolhida.  

O impacto do Niikaniganaw nos estudantes universitários participantes foi também 

significativo. Quatro dos cinco estudantes escolheram continuar sua jornada conosco: duas 

como prestadoras de cuidados de saúde em tempo integral, que reconhecem o valor da 

aprendizagem experiencial indígena por sua capacidade de fornecer cuidados culturalmente 

seguros, e duas como estagiárias. Uma optou por realizar sua pesquisa de doutorado conosco 

(Zombré, 2025), enquanto a outra auxiliou o acompanhamento de futuros estudantes em 

enfermagem. 

Propósito, metas e objetivos 

O objetivo do segundo projeto (2020-2025) é de aumentar com um componente-chave 

de aprendizagem experiencial e de compartilha por meio do diálogo, da prática reflexiva e 



Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo relacionamentos e habilidades 
para serviços livres de estigma e culturalmente seguros em Ottawa, Canada 

 

dos ensinamentos e cerimônias indígenas. Para tanto, contamos com seis Portadores de 

Conhecimento Tradicional e Auxiliares Tradicionais em nossa equipe, que compartilham seus 

conhecimentos e garantem que estejamos fundamentados na cultura, nas cerimônias e nos 

modos de saber indígenas. Também temos indígenas membros com experiência vivida ou 

vivenciada com HIV, uso de substâncias, problemas de saúde mental, envolvimento em 

situações de rua, ex-presidiários ou que sejam 2SLGBTQ, que compartilham suas experiências 

de acesso a serviços de saúde e sociais. Nossa abordagem é construir pontes dentro da rede 

dos participantes, uma vez que a compreensão e os relacionamentos tenham começado a se 

desenvolver, usar esse novo conhecimento para mudar a forma como prestamos serviços de 

saúde e sociais. 

Um outro objetivo é documentar e aprender com nossa experiência por meio de uma 

prática reflexiva coletiva: (a) criando um Grupo de Trabalho para orientar e revisar nossos 

processos; (b) registrando memórias das experiências vividas pelos participantes, antes e 

depois das cerimônias; (c) criando um documento escrito e visual de nosso tempo juntos, em 

floresta, em cerimônias e em reuniões, que servirá como um guia para outros que desejam 

usar e adaptar Niikaniganaw em sua região (artista indígena Neal Shannacappo: 

https://www.facebook.com/nshannacappo/) ; e (d) analisando as potenciais transformações 

dos membros da equipe por meio do processo, o que fornecerá novos conhecimentos sobre 

a eficácia de nossa abordagem de "aprender fazendo". 

Justificativa 

O estigma (enraizado na pessoa) e a discriminação (enraizada no "outro") assumem 

diversas formas, e as IPHAs frequentemente precisam lidar com "estigma e discriminação em 

camadas", ou seja, racismo, discriminação relacionada ao HIV ou a outros aspectos de 

identidade ou estilo de vida, como gênero ou orientação sexual, uso de substâncias etc.. Às 

vezes, essa discriminação vem de comunidades/serviços não indígenas, na forma de cuidados 

ou serviços ocidentais racistas e culturalmente inseguros (Barlow et al., 2008; Allan; Smylie, 

2015). Um estudo recente em nossa região mostra que a principal barreira ao acesso a serviços 

de saúde e sociais para povos indígenas é o medo do racismo ou de serem julgados 

(indigenous and Northern Affairs Canada, 2017). Às vezes, as barreiras vêm de dentro da 

comunidade indígena, na forma de cuidados e serviços indígenas tradicionais inseguros. Por 

exemplo, as IPHAs relatam ter o acesso à sua cultura, ensinamentos e cerimônias tradicionais 

https://www.facebook.com/nshannacappo/


Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

negado por serem "impuras" ou por se sentirem indesejadas e indignas pela aplicação de 

protocolos "tradicionais" frequentemente baseados em medo e incompreensão. No projeto 

proposto, buscamos abordar as barreiras ao atendimento às IPHAs em dois domínios: (1) nos 

serviços de saúde e sociais ocidentais, onde as IPHAs são, por vezes, submetidas a múltiplos 

níveis de discriminação, incluindo racismo e estigma e discriminação relacionados ao HIV 

(como o uso de drogas injetáveis, uso de substâncias, estigmas de gênero e sexuais, etc.); e 

(2) nos serviços de saúde e sociais indígenas, onde as IPHAs são às vezes impedidas (ou 

sentem que não são bem-vindas) de participar de cerimônias e práticas tradicionais devido ao 

HIV e à discriminação relacionada, muitas vezes baseada na falta de compreensão e em 

protocolos culturais rígidos. 

Contexto 

Os povos indígenas são poderosos. Embora as experiências das Primeiras Nações, 

Métis e Inuit no Canadá sejam únicas, todos eles resistiram a centenas de anos de colonização, 

perseguição e violência estrutural contínua, que visava empurrá-los para as margens da 

sociedade (Canadian Aboriginal AIDS Network, 2018). Diante de tal opressão, no entanto, com 

a orientação dos portadores de conhecimentos ancestrais, cerimônias e indígenas locais, 

transmitidos de geração em geração, os povos, línguas, culturas e tradições indígenas não 

apenas sobreviveram, como também foram revividos, recuperados e revitalizados. Com a 

força destas transmissões ancestrais impulsionando-os para a frente, os povos das Primeiras 

Nações, Inuit e Métis hoje trabalham em prol de um futuro em que seus filhos, os filhos de 

seus filhos e seus filhos depois disso, ou seja, sete gerações, possam prosperar. 

No entanto, estruturas neocoloniais, como um sistema draconiano de “bem-estar 

infantil” que colocou um número desproporcional de crianças indígenas em lares adotivos, 

somadas aos traumas históricos e intergeracionais resultantes de políticas, práticas e 

instituições coloniais como a Lei dos Índios no Canada, a criação de um sistema de reservas, a 

realocação forçada de comunidades, incluindo a matança deliberada de animais selvagens e 

cães de trenó, escolas residenciais, o sixty-scope (crianças indígenas vendidas a famílias 

brancas) dos anos 1960 e a violação de direitos garantidos por tratados, tiveram sérias 

implicações para a subsistência, a saúde e o bem-estar de muitos povos indígenas (National 

Collaborating Centre for Aboriginal Health, 2012; Truth and Reconciliation Commission, 2015). 

Em nível populacional, os povos indígenas continuam a ter consideravelmente menos acesso 

a determinantes de boa saúde, como renda, educação, segurança alimentar e moradia 



Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo relacionamentos e habilidades 
para serviços livres de estigma e culturalmente seguros em Ottawa, Canada 

 

adequada, do que os canadenses não indígenas. Esses fatores estão intrinsecamente ligados 

à sua sobrerrepresentação entre jovens em situação de rua, pessoas que usam álcool ou 

drogas injetáveis, pessoas com experiência em trabalho sexual e pessoas com experiência em 

encarceramento. Esses fatores também estão ligados à experiência dos povos indígenas com 

desigualdades na maioria dos desfechos de saúde (LOPPIE; WIEN, 2022). 

Embora as diferenças entre os povos das Primeiras Nações, Inuit e Métis sejam 

pronunciadas, os povos indígenas apresentam expectativa de vida mais curta, maior 

mortalidade infantil, maiores taxas de lesões não intencionais e maiores taxas de suicídio do 

que os canadenses não indígenas (Public Health Agency of Canada, 2018). Essas diferenças 

são particularmente verdadeiras para os Inuit e as Primeiras Nações. Os Inuit podem esperar 

viver 10 anos a menos do que seus equivalentes não indígenas, e as taxas de suicídio entre 

eles são de cinco a 25 vezes maiores do que entre todos os canadenses. Os povos indígenas 

também têm cinco vezes mais chances de contrair o Vírus da Hepatite C (VHC) e 2,7 vezes mais 

chances de serem diagnosticados com HIV. O uso de drogas injetáveis não estéreis é um fator 

de risco primário em ambos. Em 2017, um em cada cinco diagnósticos (20%) de HIV no Canadá 

ocorreu entre aqueles que se autoidentificaram como indígenas. A maioria deles eram das 

Primeiras Nações (86,5%). Mulheres mais jovens que usam drogas injetáveis são 

desproporcionalmente impactadas (Joengbloed et al, 2017). Entre 2015 e 2016, o subgrupo de 

raça/etnia das Primeiras Nações experimentou o maior aumento (29,9%) na contagem de 

casos de todas as raças/etnias relatadas e subgrupos indígenas (Bourgeois, et al., 2017). Isso 

significa que, no final de 2016, pouco menos de 1 em cada 10 pessoas vivendo com HIV no 

Canadá eram indígenas (9,6%), representando um aumento de 5% em relação à estimativa de 

2014 e uma taxa de prevalência duas vezes maior do que a da população em geral (Public 

Health Agency of Canada, 2018). Outras diferenças na epidemia de HIV indígena podem ser 

vistas em gênero e modo de transmissão. Enquanto os homens indígenas representaram 15,2% 

de todos os diagnósticos de HIV masculino em 2016, as mulheres indígenas representaram 

36,2% de todos os relatos de mulheres, em comparação com 21,1% para mulheres brancas. Da 

mesma forma, mais da metade (59,6%) de todos os casos atribuídos ao uso de drogas 

injetáveis foram indígenas (Bourgeois et al., 2017). 

Dados sobre pessoas Inuit, pessoas com dois espíritos, pessoas de gênero não binário 

e pessoas de gênero diverso no contexto da crise de overdose de opioides não estão 

disponíveis. O uso de substâncias em muitas comunidades inuítes, no entanto, está associado 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

a altos níveis de suicídio e crimes violentos. Em Nunavut, por exemplo, 23% de todas as mortes 

prematuras envolveram consumo excessivo de bebidas, e 30% de todos os homicídios 

estavam ligados a drogas e/ou álcool. Em todo o Inuit de Nunangat, 82% dos acusados de 

homicídio haviam consumido álcool (Pauktuutit, 2017). Diversos estudos sugerem que povos 

indígenas bi-espíritos, não binários e de gênero diverso apresentam altas taxas de uso de 

substâncias resultantes de traumas históricos e atuais, bem como barreiras significativas a 

serviços e cuidados. 

Segurança cultural como conceito-chave 

Introduzido pela primeira vez por Irihapeti Ramsden, uma enfermeira Maori, no final 

da década de 1990, o termo “segurança cultural” evoluiu ao longo do tempo e foi definido de 

diversas maneiras. No entanto, em uma revisão de documentos importantes, Shah e Reeves 

(2015) identificaram quatro princípios centrais da segurança cultural. Em primeiro lugar, ela é: 

“inclusiva da competência cultural (que inclui a compreensão da história colonial, a 

consciência das diferenças culturais, a sensibilidade cultural e o aprimoramento das próprias 

habilidades, conhecimentos e atitudes), mas se estende ainda mais para incluir um foco na 

autoconsciência do clínico sobre sua própria localização histórica e social. Em segundo lugar, 

[ela] enfatiza a construção do relacionamento entre cliente e profissional, criando um 

ambiente de respeito, aceitação, confiança, cuidado e empatia, e incentiva o estabelecimento 

mútuo de metas para a responsabilidade compartilhada do cuidado. Em terceiro lugar, a 

segurança cultural emprega uma lente de justiça social para considerar os desequilíbrios de 

poder na sociedade e busca empoderar pacientes e comunidades indígenas em termos de 

defesa e compartilhamento de poder político. Em quarto lugar, é o próprio paciente que 

determina se o cuidado que recebeu foi de fato culturalmente seguro” (Shaw; Reeves, 2015). 

Além disso, novas perspectivas sobre o cuidado culturalmente seguro para 

comunidades indígenas apontam para a necessidade de superar o culturalismo e o 

essencialismo do treinamento típico de sensibilidade cultural para profissionais de saúde e 

assistência social. Enquanto a sensibilidade cultural e a competência cultural se concentram 

na aprendizagem sobre a cultura do usuário do serviço como o "outro", a segurança cultural 

inclui a consideração das relações de poder (Allan; Smylie, 2015). Além disso, o processo de 

aprendizagem requer um foco nas "histórias pré-coloniais e coloniais das comunidades 

locais". 

 



Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo relacionamentos e habilidades 
para serviços livres de estigma e culturalmente seguros em Ottawa, Canada 

 

Quadros conceituais e metodológicos 

Em consonância com a abordagem conceitual de pesquisa indígena, nosso trabalho é 

guiado por quadros distintos, porém complementares, que privilegiam os conhecimentos e 

práticas culturais indígenas dentro de uma abordagem participativa descolonizadora e 

comunitária para o desenvolvimento e avaliação de intervenções. Os principais proponentes 

trabalham juntos há quase uma década e são bem versados nas complexidades do uso desses 

quadros para enfatizar os pontos fortes das abordagens metodológicas indígenas e 

ocidentais. Continuar a fundamentar o trabalho em um contexto indígena ajuda a garantir que 

desenvolvemos a compreensão e a capacidade de maneiras que sejam consistentes com as 

normas e valores das culturas aborígenes. 

Pesquisa de Base Comunitária 

A pesquisa de base comunitária (CBR) pode ser definida como uma abordagem 

colaborativa de pesquisa que envolve equitativamente todos os parceiros no processo de 

pesquisa e reconhece os pontos fortes únicos que cada [parceiro] traz. Ela começa com um 

tópico de pesquisa de importância para a comunidade, com o objetivo de combinar 

conhecimento e ação para a mudança social, a fim de melhorar a saúde da comunidade e 

eliminar as disparidades de saúde. Baseado na noção de igualdade entre todos os membros 

do projeto, o CBR é um “empreendimento político e teórico” (Cahill, 2007) que aborda os 

desequilíbrios de poder dentro das equipes de pesquisa, permitindo que os membros da 

comunidade identifiquem e expressem preocupações em nível local (Laperrière e al., 2012), 

privilegiando contextos locais e gerando processos recíprocos de ponte de capacidades. A 

pesquisa participativa de base comunitária (CBPR) garante que os membros da comunidade 

sejam participantes ativos no processo de pesquisa, incluindo a coleta, a análise e a 

disseminação de dados. Os princípios gerais da CBPR, complementados pela articulação dos 

princípios da CBPR por Laveaux e Christopher (2009) ao trabalhar em comunidades tribais, 

constituem a base da abordagem da nossa equipe. Com o objetivo subjacente de mudança 

social, a CBPR baseia-se nas noções de que a pesquisa deve trazer benefícios tangíveis aos 

participantes e às comunidades; deve ser conduzida pelas comunidades; as comunidades 

devem ser parceiras plenas e iguais no processo de pesquisa; e todos os parceiros devem 

compartilhar as responsabilidades na tomada de decisões. A CBPR privilegia a voz e a 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

experiência dos participantes e desenvolve capacidades na comunidade como elementos 

essenciais das parcerias de pesquisa (Chino; Debruyn, 2016). 

Metodologias descolonizadoras 

Um desafio fundamental das abordagens, no entanto, é que elas se baseiam em visões 

de mundo ocidentais/não indígenas e, portanto, não conseguem levar em conta 

integralmente as experiências indígenas. As metodologias descolonizadoras são compatíveis 

com a CBR, compartilham muitos dos mesmos valores, mas se baseiam em visões de mundo 

indígenas (Kovach, 2009; Wilson, 2008). Elas reconhecem explicitamente o legado colonial da 

pesquisa (Tuhiwai Smith, 1999), buscam abordar questões de poder, confiança e propriedade 

da pesquisa (Castledon et al, 2008) e reconhecem como válidas as formas indígenas de 

conhecer e ser. Elas incorporam valores, princípios e métodos indígenas no desenho da 

pesquisa, trabalham para a cura e o empoderamento dos povos indígenas e buscam 

transformar as relações entre o pesquisador e o pesquisado. Também enfatizam o processo 

em detrimento dos produtos da pesquisa, com uma orientação explícita para a 

autodeterminação (Tuhiwai Smith, 1999). Isso frequentemente significa construir 

relacionamentos de longo prazo com as comunidades indígenas, investir na capacidade 

comunitária, resgatar e revitalizar as práticas indígenas e desafiar as normas e os sistemas 

coloniais (Walters; Simoni, 2009). Também significa incorporar práticas de pesquisa reflexivas 

para garantir que os membros da equipe de pesquisa não reinscrevam as relações de poder 

colonial (Tuhiwai Smith, 1999). 

Modos Indígenas de Saber 

No centro do nosso trabalho está a noção de que o respeito e a compreensão dos 

modos indígenas de saber, ser e fazer, incluindo as práticas de saúde, são essenciais para 

desenvolver e fornecer cuidados e serviços culturalmente seguros para povos originários. 

Portanto, é essencial que baseemos nosso trabalho nos saberes indígenas. Considerado por 

muitos estudiosos indígenas como uma perspectiva relacional (Wilson, 2008), e apesar da 

enorme diversidade entre os povos originários, os modos indígenas de saber compartilham 

sete princípios que destacam a estreita conexão entre os sistemas de conhecer, produzir e 

avaliar o conhecimento (Brant Castellano, 2000). 

Primeiro, o conhecimento é holístico, cíclico e depende de relacionamentos e 

conexões com seres e entidades vivos e não vivos. Segundo, existem muitas verdades, e estas 



Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo relacionamentos e habilidades 
para serviços livres de estigma e culturalmente seguros em Ottawa, Canada 

 

dependem de experiências individuais. Terceiro, tudo é vivo. Quarto, todas as coisas são 

iguais. Quinto, a terra é sagrada. Sexto, a relação entre as pessoas e o mundo espiritual é 

importante. Sétimo, os seres humanos são os menos importantes no mundo. 

Como observado acima, a chave para as formas indígenas de conhecimento e bem-

estar indígena é estar conectado à terra (Hart, 2010; Luig e al., 2011). Estar num território fora 

da zona urbana e adquirir conhecimento sobre ela contribui para a saúde física, emocional, 

mental e espiritual de diversas maneiras, incluindo o restabelecimento de relações 

respeitosas consigo mesmo e com o próprio corpo, com os ancestrais e as gerações futuras, 

com a comunidade, com a terra e com o espírito (Wilson 2008; Truth and Reconciliation 

Commission, 2015).  Aprendemos sobre, privilegiamos e incorporamos as formas indígenas de 

conhecimento: incorporar múltiplos Portadores de Conhecimento Tradicional e Ajudantes 

Tradicionais em nossa equipe principal, encarregada de compartilhar o conhecimento e os 

ensinamentos indígenas quando apropriado; incorporar ensinamentos e cerimônias em todos 

os aspectos do nosso projeto, incluindo a cerimônia do cachimbo antes do desenvolvimento 

da proposta; realizar todas as nossas cerimônias e reuniões "em floresta", onde podemos nos 

envolver em aprendizado experiencial das práticas indígenas. 

Práticas Reflexivas Coletivas 

Finalmente, as práticas reflexivas coletivas (Laperrière, 2013) nos permitem rastrear e 

observar a nós mesmos, nossos processos de pensamento e nosso conhecimento 

incorporado à medida que embarcamos nessa jornada de aprendizagem intercultural. Como 

observado por Driskell (2008) e Laperrière (2024), aprendemos e transmitimos nosso 

conhecimento a partir de nossas ações incorporadas, de modo que a "performance" é uma 

forma de conhecer; uma forma cinestésica de conhecer através do corpo. Participando de 

cerimônias, exercícios de segurança cultural e refletindo coletivamente sobre essas 

experiências, os membros da equipe podem chegar a uma compreensão mais profunda e 

incorporada das formas indígenas de conhecimento. Eles também podem questionar e 

compreender privilégios, colonização e relações de poder de uma maneira diferente. Uma 

contribuição potencial dessa prática social coletiva é aumentar o reconhecimento da 

inteligência prática como um instrumento adicional para produzir compreensão fora da lógica 

institucional. 

 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

Atividades realizadas 

As atividades para este projeto se enquadram em três categorias inter-relacionadas: 

(1) Todos os participantes são convidados a ler o Relatório Resumido de Verdade e 

Reconciliação ao longo do ano. (2) Realizemos quatro reuniões/cerimônias sazonais de um dia 

inteiro, em floresta, em espaços indígenas, co-facilitadas por pesquisadores e Portadores do 

Conhecimento. Cada uma dessas reuniões integra cerimônia e cultura com coleta de dados 

qualitativos e quantitativos, bem como oportunidades para refletir sobre as leituras. (3) 

Também realizamos quatro sessões de extensão comunitária, incluindo palestrantes 

convidados, entre os encontros sazonais, que ocorrem em organizações participantes 

alternadas. O objetivo dessas sessões de extensão comunitária é trazer Niikaniganaw de volta 

às nossas organizações parceiras, levar cultura e cerimônias à comunidade em geral e 

expandir o número de espaços culturalmente seguros para os povos indígenas. 

Reuniões/Cerimônias Sazonais 

Para iniciar nosso processo de construção de relacionamentos e fomento de novas 

ideias, organizamos uma reunião de um dia inteiro intitulada "Semeando Sementes" na 

primavera (março a maio), com base em uma cerimônia, que reúne até 20 pessoas das 

organizações, lançamos as bases para relacionamentos futuros, compartilhamos nossas 

ideias, esperanças e expectativas para este projeto e traçamos nosso caminho adiante. Esta 

reunião é "na floresta" e ocorre em círculo num Lodge (espaço indígena para ceremonia)  

Nos meses de verão (junho a agosto), organizamos uma segunda reunião/cerimônia 

de um dia inteiro, focada em "aumentar" nossos relacionamentos, nossa compreensão sobre 

racismo, estigma e discriminação em relação ao HIV, e nossa compreensão das visões de 

mundo indígenas e cuidados culturalmente seguros, participando de cerimônias e círculos de 

compartilhamento fora da zona de conforto. Todos compartilham suas experiências na 

prestação ou recebimento de cuidados e serviços relacionados ao HIV, para aprender sobre o 

impacto da colonização e a necessidade de cuidados culturalmente seguros para IPHAs. No 

outono (setembro a novembro), "colhemos" o que aprendemos até agora em uma terceira 

reunião/cerimônia de dia inteiro na qual participamos de uma cerimônia de Sweat Lodge 

(cerimonia da tenda de sudação) organizada pelos Knowledge Keepers (Portadores de 

conhecimentos ancestrais) do projeto e refletimos sobre a questão: "o que podemos fazer 

como comunidade para garantir cuidados livres de estigma e culturalmente seguros e 

Serviços para povos indígenas vivendo com HIV e afetados por ele”? Após a cerimônia, todos 



Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo relacionamentos e habilidades 
para serviços livres de estigma e culturalmente seguros em Ottawa, Canada 

 

os envolvidos são convidados a participar de um exercício de escrita reflexiva ou visual para 

capturar seus pensamentos, emoções e processos de aprendizado mais profundos. 

Em nossa quarta e última reunião/cerimônia de inverno (dezembro a fevereiro), nos 

reunimos para “Honrar Nossos Entendimentos”, compartilhando nossas reflexões sobre o 

processo, participando de discussões/visões em grupo sobre um caminho a seguir e avaliando 

nosso tempo juntos. Esta reunião termina com uma Cerimônia de Desapego (de uma ideia 

preconcebida, do medo, da resistência etc.) e uma festa tradicional para homenagear nosso 

trabalho conjunto.  

Treinamento de estudantes universitarios - desenvolvimento de capacidades 

Desenvolver a capacidade para um atendimento culturalmente seguro e livre de 

estigma em prestadores de serviços de saúde e sociais é uma necessidade urgente e crítica. O 

modelo Niikaniganaw descrito nestas páginas foi desenvolvido para atender a essa 

necessidade em prestadores de serviços de saúde e sociais existentes; no entanto, também 

estamos comprometidos em desenvolver a capacidade para um atendimento culturalmente 

seguro e livre de estigma em estudantes que serão os profissionais de saúde ou serviços 

sociais do futuro.  

Os resultados preliminares são  : (1) maior conscientização e compreensão das visões 

de mundo indígenas entre as partes interessadas não indígenas; (2) maior capacidade de 

fornecer cuidados e serviços livres de estigma e culturalmente seguros para povos indígenas 

que vivem com ou são afetados por HIV, DST/TBIs e questões relacionadas; (3) uma 

comunidade de partes interessadas mais forte, maior e mais instruída, engajada na prestação 

de serviços culturalmente seguros e livres de estigma para povos indígenas que vivem com 

ou são afetados por HIV, DST/TBIs e questões intersetoriais (como uso de substâncias, saúde 

mental e gênero); (4) um modelo de intervenção de segurança cultural que foi desenvolvido 

e avaliado em colaboração com diversos grupos e está pronto para ser expandido em todo o 

Canadá; e (5) um documento visual e escrito, incluindo uma série de imagens em estilo de 

história em quadrinhos, que pode ser adaptado para uso em todo o Canadá.  

A equipe de Niikaniganaw 

Com base nos relacionamentos e no sucesso da primeira fase de Niikaniganaw, 

reunimos uma equipe entusiasmada que equilibra membros experientes e novos; partes 

indígenas e aliadas; perspectivas acadêmicas, profissionais de saúde, prestadores de serviços 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

e pacientes; idiomas locais (inglês e francês); e realidades culturais (algonquin, mohawk, 

ojibwe, métis e não indígenas). Coletivamente, nossa equipe é um microcosmo. Muitos de nós 

temos um histórico de trabalho conjunto para melhorar as condições para os indígenas 

vivendo com HIV, enquanto outras são relativamente novas no movimento, mas trazem vasta 

experiência em áreas complementares. 

 

Referências  

ALLAN, Billie; SMYLIE, Janet (2015). First Peoples, second class treatment: The role of racism 
in the health and well- being of Indigenous peoples in Canada. Toronto, ON: the Wellesley 
Institute, 2015  

BARLOW, Kevin et al. Culturally Competent Service Provision Issues Experienced By 
Aboriginal People Living with HIV/AIDS. Pimatsiwin, Victoria, v.  6, n. 2, p. 155-1180, 2008. 

BOURGEOIS, Annie-Claude et al. HIV in Canada: Surveillance report. Canada Communicable 
Disease Report, v. 43, n. 12, p. 248-256, 2017.  

BRANT CASTELLANO, Marlene. Updating Aboriginal Traditions of Knowledge. In: SEFA DEI, 
HALL, & GOLDIN ROSENBURG (Orgs), Indigenous knowledges in global contexts: Multiple 
readings of our world. Toronto, ON: University of Toronto Press, 2000. p.21-36. 

CANADIAN ABORIGINAL AIDS NETWORK (CAAN). Principles of Research Collaboration 
Template., Halifax & Vancouver, 2018.  

CAHILL, Catlin. Including Excluded Perspectives in Participatory Action Research. Design 
Studies, v. 28, n. 3, p.325-340, 2007. https://doi.org/10.1016/j.destud.2007.02.006   

CHINO, Michelle; DEBRUYN, Lemyra. Building True Capacity: Indigenous Models for 
Indigenous Communities. American Journal of Public Health, v. 96, n. 4, p. 596-599, 2006. 

DRISKILL, Qwo Li. Theatre as suture: Grassroots performance, decolonization and healing. In: 
HULAN, Renée; EIGENBROD, Renate (Orgs), Aboriginal oral traditions. Theory, practice, 
ethics. Winnipeg: Gorsebrook Research Institute, 2008, p. 155-168. 

HART, Michael Anthony Indigenous Worldviews, Knowledge, and Research: The 
Development of an Indigenous Research Paradigm. Journal of Indigenous Voices in Social 
Work, v.1, n.1, p.1-16, 2010. 

INDIGENOUS AND NORTHERN AFFAIRS CANADA. Needs Assessment of Indigenous People 
in Gatineau, Ottawa, Canada, 2017.  

KLAKOWICZ, Piotr e al. Declining mortality among HIV- positive indigenous people at a 
Vancouver indigenous focused urban-core health care centre. Canadian Family Physician, v. 
62, no. 6, p.e319-e325, 2016. 

https://doi.org/10.1016/j.destud.2007.02.006


Niikaniganaw (Todas as Minhas Relações): Pesquisa indígena construindo relacionamentos e habilidades 
para serviços livres de estigma e culturalmente seguros em Ottawa, Canada 

 

KOVACH, Margaret. Indigenous Methodologies: Characteristics, Conversations, and 
Contexts. Toronto: University of Toronto Press, 2009.     

LAPERRIÈRE, Hélène. Research in practice and action with AIDS community-based 
organizations: the reflective contribution of volunteering . Reflective Practice and 
Multidisciplinary Perspectives : http://dx.doi.org/10.1080/14623943.2013.815611  , 2013  

LAPERRIÈRE, Hélène. Descolonizando a Educação Popular em Saúde: por uma inclusão das 
visões indígenas na promoção de territórios culturalmente saudáveis e seguros. Interface, 28: 
e230173 https://doi.org/10.1590/interface.230173 , 2024.  

LAPERRIÈRE, Hélène;  POTVIN, Louise; ZUNIGA, Ricardo. A socio-political framework of 
evaluability assessment for participatory evaluations: how to make sense of the power 
differences in programs that involve the State and Civil society? Evaluation. The International 
Journal of Theory, Research and Practice, v. 18, n.2, p 246-259, 2012.  

LAVEAUX, Deborah.;  CHRISTOPHER, Suzanne. Contextualizing CBPR: Key Principles of CBPR 
meet the Indigenous research context. Pimatisiwin: A Journal of Aboriginal and Indigenous 
Community Health, v 7, n.1, p.1-25, 2009  

LUIG, Thea; BALLANTYNE, Erin.; SCOTT, Kyla. Promoting Well-Being through Land-Based 
Pedagogy. The International Journal of Health, Wellness, and Society. V.1., n.3, p. 13-26, 2011. 

NATIONAL COLLABORATING CENTRE FOR ABORIGINAL HEALTH. The State of Knowledge of 
Aboriginal Health: A Review of Aboriginal Public Health in Canada. Prince George, BC, 2012.   

PAUKTUUTIT INUIT WOMEN OF CANADA. Tavva: National Inuit Sexual Health Strategy. 
Ottawa: Pauktuutit, 2017. 

PUBLIC HEALTH AGENCY OF CANADA. Summary: Estimates of HIV incidence, prevalence and 
Canada’s progress on meeting the 90-90-90 HIV targets, 2016. Ottawa, Ontario, 2018. 

PRENTICE, Tracey; MASHING, Renée . An Indigenous HIV Research Feast. Canadian Institutes 
of Health Research - Canadian HIV Trial Network (CTN) Cross-Core Community Forum, 
Montreal, Quebec, November 3, 2016.  

LOPPIE, Charlotte; WIEN, Fred. Understanding Indigenous Health Inequalities through Social 
Determinants Model. National Collaborating Centre for Aboriginal Health, Vancouver, 2022. 

SHAH, Chandrakant; REEVES, Alison (2015). The Aboriginal Cultural Safety Initiative: An 
Innovative Health Sciences Curriculum in Ontario Colleges and Universities. International 
Journal of Indigenous Health, v.10,n.2, p.117- 131, 2015.  

TRUTH AND RECONCILIATION COMMISSION OF CANADA. Honouring the truth, reconciling 
for the future: summary of the final report of the Truth and Reconciliation Commission of 
Canada, Ottawa, 2015. 

TUHIWAI SMITH, L.inda. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. 
London & New York: Zed Books Ltd, 1999. 

http://dx.doi.org/10.1080/14623943.2013.815611
https://doi.org/10.1590/interface.230173


Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

UNAIDS. The Greater Involvement of People Living with HIV (GIPA): Policy Brief. Geneva: 
UNAIDS, 2007.  

WALTERS, Karina; SIMONI, Jane. Decolonizing Strategies for Mentoring American Indians and 
Alaska Natives in HIV and Mental Health Research. American Journal of Public Health, v. 99, 
n. S1, p. S71-76, 2009. 

WILSON, Shawn. Research Is Ceremony: Indigenous Research Methods. Halifax: Fernwood 
Publishing, 2008.  

ZOMBRÉ, Ines. Explorer le modèle d’intervention Niikaniganaw comme Méthodologie 
d’apprentissage à la sécurisation culturelle en contexte urbain avec des personnes 
autochtones vivant ou affectées par le VIH. Tese de doutorado. Ottawa, Faculty of Health 
Sciences, University of Ottawa, 2025.     
 

Sobre as autoras 

Hélène Laperrière 
Professora da Escola de Enfermagem (University of Ottawa),  
enfermeira e graduada em Saúde publica (University of Montreal, 2008) com pós-doutorado 
em Educação popular em saúde (sobre supervisão do prof Eymard Vasconcelos, UFPB), tem 
vivido com populações ribeirinhas na região Norte do Brasil (1994-2000), cujo experiência 
influencia ainda hoje os projetos, inclusivo o Niikaniganaw com dimensão comunitária, 
indígena e espiritual. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3928-1095.  
Email: helene.laperriere@uottawa.ca  
 

Sharp Dopler 
Niizhmanitowag (two-spirits) pessoa (ela, ele, eles), de ancestralidade 
Meshkwaki/Asakiwaki1Aniyunwiya e Irlandesa. Vive, trabalha, e brinca em Ottawa, um 
territorio do Omamiwinini, Anishinaabeg povo.  Veterana militar e artista marcial, é mediadora 
de conhecimentos na Redução de Danos, com uma perspectiva indígena. Eles co-coordenam 
o Projeto Niikaniganaw. Com um mestrado em psicoterapia/espiritualidade, Sharp possui 
ampla experiência como conselheira tradicional. Sua abordagem psicoterapêutica é sensível 
a trauma e de segurança cultural, fundamentada na crença de que cada pessoa é a especialista 
em seu próprio caminho. Email: sharpdopler@gmail.com   
Orcid: https://orcid.org/0009-0007-2761-2049 
 
Tracey Prentice 
Pesquisadora independente, tem um PhD em saúde das populações (University of Ottawa, 
2015). Ela tem sido ativa em pesquisas com pessoas indígenas vivendo ou afeitadas com 
HIV/AIDS e na coprodução de políticas e programas de pesquisa na valorização dos 
conhecimentos indígenas. Tem seguido projetos colaborativos que sustentam a liderança e 
autodeterminação indígenas para cambio social. Email: Tracey.prentice@gmail.com   
Orcid: https://orcid.org/0009-0004-85676962 
 
Recebido em: 05/09/2025 
Aceito para publicação em: 24/09/2025 

 

https://orcid.org/0000-0002-3928-1095
mailto:helene.laperriere@uottawa.ca
mailto:sharpdopler@gmail.com
mailto:Tracey.prentice@gmail.com

