
Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21              ISSN: 2237-0315  
Dossiê: Extensão e Educação Popular: experiências, aspectos teórico-

metodológicos e desafios políticos à luz da inserção curricular da Extensão  
 

Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular 
                            com mulheres 

Bodies that feel, bodies that dance: popular education practices for women 
 

 
Leila Bezerra de Araújo 

Secretaria de Educação e Cultura Municipal (SEDEC) 
João Pessoa/Paraíba-Brasil 

 
Resumo: O texto apresenta um diálogo entre Educação Popular e Dança. É parte do 
doutoramento em Educação realizado na linha de Educação Popular, na UFPB. Neste 
texto, abordam-se experiências vividas ente 2020 e 2022, no Grupo CorpoMulher, em 
João Pessoa. Objetiva-se analisar depoimentos e experiências em dança, visando 
identificar e desagregar opressões, para anunciar processos libertadores. Tem 
abordagem qualitativa e dialética e metodologia da pesquisa-ação. Aproxima-se das 
experiências pela observação participante, entrevista semiestruturada e pesquisa 
documental. Entende-se que o diálogo intercultural, a troca de saberes, a 
problematização de opressões e a construção de uma expressividade corporal 
relacionada às questões femininas pode interferir na ruptura de ciclos colonizadores 
e provocar outros sentidos sociais, políticos, culturais, emocionais e corporais 
vinculados à decolonização e à libertação.  
Palavras-chave: Educação Popular; Dança; Libertação. 
 
Abstract: This paper connects the fields of Dance Studies and Popular Education by 
examining the experiences of Grupo CorpoMulher, a dance studies group that 
operated from 2020 to 2022. We analyzed member testimonies and their experiences 
to identify and detangle the oppressions that stand in the way of liberating 
processes. Our research followed the action research methodology, applying both 
qualitative and dialectical approaches. To understand members’ experiences, we 
employed the participant observation, semi-structured interviews and documental 
research data collection methods. Our goal is that intercultural exchanges, 
knowledge trading, the problematization of oppressions and development of body 
language related to feminine issues might contribute to the disruption of colonial 
cycles and incite social, political, cultural, emotional and corporal sentiments of 
decolonization and liberation. 
Keywords: Popular Education; Dance Studies; Liberation. 
 
 
 



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

Introdução  

Este texto busca constituir interfaces entre os campos da Educação Popular 

e da Dança e apresenta um recorte da tese de doutoramento em Educação, intitulada 

“A Dança como Expressão da Educação Popular na Construção da Libertação de 

Corpos Femininos”, desenvolvida no Programa de Pós-Graduação em Educação da 

Universidade Federal da Paraíba (UFPB), nos anos de 2018 a 2022, vinculado à Linha 

de Educação Popular. A tese traz como objetivo apreender, na experiência do Grupo 

CorpoMulher, como a dança se expressa na perspectiva da Educação Popular, 

buscando meios para decolonizar pensamentos, sentires, saberes e agires em direção 

à construção da libertação de corpos femininos.  

A pesquisa foi construída por meio de uma abordagem qualitativa (Flick, 

2009; Richardson, 2011), com abordagem dialética (Holliday, 2006) e metodologia da 

pesquisa-ação (Melo Neto, 2003; Richardson, 2017), considerando a experiência das 

mulheres como sua principal referência (Merleau-Ponty, 1994, 2004). A aproximação 

das experiências foi pela observação participante (Richardson, 2011), entrevista 

semiestruturada (Richardson, 2017) e pesquisa documental (Bell, 1993; Richardson, 

2017). 

Neste artigo, almejamos provocar reflexões e analisar depoimentos e 

experiências vividas pelas mulheres do Grupo, a partir de experimentações e 

processos criativos em dança, visando identificar e desagregar opressões, 

compreendidas como colonialidades, para anunciar descobertas de processos 

libertadores. Trata-se de mulheres adultas, com idades entre 54 e 68 anos e que 

foram identificadas por codinomes de pássaros – uma alusão ao desejo de habitar e 

de alçar voos nos espaços vitais brasileiros.  

O Grupo CorpoMulher foi fundado no ano de 2020 como forma de 

aprofundar experiências em dança, orientadas pela perspectiva da Educação 

Popular. O grupo foi originado de vivências realizadas anteriormente, de maneira 

introdutória, no Grupo de Relaxamento e Bem Viver Vila Saúde – um coletivo de 

educação popular em Saúde, conduzido pela perspectiva do bem viver e viabilizado 

pelo Programa de Extensão Práticas Integrais de Promoção da Saúde e Nutrição na 

Atenção Básica (PINAB/UFPB).  



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

A Educação Popular é aqui compreendida, em conformidade com o 

pensamento de Brandão (2017), Faundez e Freire (1985) e Freire (1992, 1996, 2000, 

2001, 2011, 2016), como as práticas sociais que valorizam os seres humanos em sua 

humanidade e abarcam processos coletivos de construção de saberes que evocam a 

realidade concreta, as partilhas de conhecimentos e experiências culturais dos 

envolvidos como suas principais referências.  

A dança é entendida a partir do pensar e do fazer da dança contemporânea, 

um campo artístico que pode abarcar a diversidade humana com suas diferenciadas 

estéticas, saberes e referências e ser constituída a partir de processos criativos, 

afetivos, dinâmicos e inacabados, significados pelos motivos, sentidos, histórias e 

experiências das (dos) que a sentem e fazem (Cypriano, 2005; Fernandes, 2000; Gil, 

2004; Leal, 2012; Miller, 2007; Porpino, 2006). Esse jeito de elaborar a Dança pode 

evocar a manifestação de linguagens próprias e originais, conectadas a conteúdos 

existenciais já conhecidos e também por aqueles ainda a serem criados, revelando as 

pessoas como seres inventivos de suas plasticidades em constantes reinvenções 

poéticas para expressar a vida.  

A dança na perspectiva da Educação Popular ganha sentidos sociais 

transformadores e libertadores, pois intenciona vivenciar princípios que valorizam e 

humanizam os seres humanos, com base em práticas que os fazem reconhecer suas 

condições de sujeitos e participantes ativos e criativos, situados dentro da 

constituição da realidade, para fundar expressividades e culturas dançantes, erguidas 

pelos sentires, viveres, sonhares e quereres de cada ser e de cada coletivo.  

Para facilitar a leitura e alcançar o objetivo proposto, o texto foi organizado em 

três seções: i) Impressões da dança e das opressões/colonialidades percebidas; ii) A 

dança como inédito viável ao enfrentamento das opressões; iii) Por um dançar 

popular libertador: apontamentos transitórios.  

Impressões da dança e das opressões/colonialidades percebidas  

Nesta seção, compartilham-se aspectos das versões contadas pelas mulheres 

sobre as impressões das experiências vividas na dança, a partir de suas próprias 

histórias, visões e atravessamentos. O relatoi a seguir, da participante cognominada 

Pardal, desnuda, de maneira significativa, a essência criativa, integradora e 



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

libertadora da dança que o grupo CorpoMulher se propôs a vivenciar na valorização 

da existência e da relação orgânica e sensível com o corpo. Nesse Grupo, a dança foi 

experimentada de acordo com o pensamento de Porpino (2006), que a situa como 

um acontecimento criativo cujo conteúdo é a própria existência de quem a expressa, 

percorrendo contextos e estruturas mais plásticas e flexíveis. Pardal relata: “A dança 

que você trouxe foi uma coisa bonita porque você ensinou uma dança que é diferente... 

foi liberdade. Foi você valorizar um corpo que talvez você nunca tenha dado valor”. 

Essa mesma participante conta que foi dançarina em sua juventude, mas a 

dança vivenciada no Grupo foi diferente daquela vivida nos salões de festas e bailes 

que frequentou, quando dançava “solta”. Conforme a sua impressão, o que foi 

experimentado no grupo CorpoMulher foi “uma dança que é diferente de uma dança 

de Juventude” (Pardal, 2021). Em sua perspectiva, a dança da juventude, além de estar 

relacionada ao prazer, ao momento, ao vigor da idade e à liberdade, também está 

ligada “[...] a disputa de poder, a malcriação, a discórdia da mãe” (Pardal, 2021).  

Em sua experiência, a dança foi um elemento importante para encorajar-se, 

expressar vontades e lutar contra as opressões vividas, principalmente na relação 

com sua mãe. As narrativas de Pardal nos mostram que ela foi submetida, desde 

muito cedo, à opressão de gênero exercida por outra mulher, sua própria mãe, que, 

culpando-a por seus problemas e diminuindo-a, feriu a existência da filha, 

maltratando-a moral e fisicamente. Isso se confirma em um de seus relatos: “Minha 

mãe me maltratou, minha mãe me humilhou, minha mãe me bateu” (Pardal, 2021).  

Pardal aponta para opressões vividas diretamente no corpo, esclarecendo 

que elas ocorrem não somente no campo material de sua realidade, mas também, e 

principalmente, no seu espaço subjetivo.  

Em diferenciados diálogos interculturais realizados no Grupo CorpoMulher, 

foi possível perceber que grande parte das opressões vividas pelas mulheres estava 

relacionada aos seus universos subjetivos, modificando objetivamente seus viveres. 

Pedrosa (2025) chama a atenção para esse aspecto, pois observa que é comum 

pensar a opressão e o seu enfrentamento, a partir de situações decorrentes de 

carências materiais relacionadas à moradia, segurança, educação e saúde, 

desconsiderando-se e se homogeneizando o campo subjetivo dos indivíduos.  



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

Nesse caminho, pensa-se a opressão por meio de uma visão dualista, que 

ignora o corpo como um fluxo contínuo entre materialidade, objetividade e 

subjetividade, apartando a realidade objetiva da subjetiva e, com isso, suspendendo 

o corpo de suas implicações emocionais, sufocando os significados singulares 

provocados pelas opressões vividas – como consequência, mata-se a força criativa 

capaz de gerar possibilidades de novas situações para a vida a partir da diversidade 

de significações. Essa maneira de perceber a realidade se funde com a lógica do 

pensamento cartesiano, pois carrega a fragmentação e a inferiorização do mundo 

subjetivo do corpo bem como de suas percepções e conhecimentos sensíveis, vivos 

e dinâmicos, construídos pelas experiências corporais.  

Segundo Nóbrega (2005), Descartes, filósofo francês, fundador do 

pensamento cartesiano, considera que o ser humano é apartado pela oposição entre 

uma substância pensante e uma substância corpórea. Em sua concepção, enquanto 

a substância pensante é tida como superior, porque reflete a alma, a consciência e a 

existência humana, a substância corpórea, por sua vez, são vistas como inferiores 

porque são uma extensão fragmentada e desvinculada da alma. Nesse ponto de vista, 

a alma é portadora da razão e da intelectualidade, e o corpo é um aparato puramente 

mecânico e fisiológico que não tem ligação com a alma.  

A existência humana é, assim, fracionada e relacionada ao pensamento. Na 

expressão “penso, logo existo”, Descartes, na compreensão de Nóbrega (2005) 

exalta essa ideia, demonstrando que o existir se dá pelo exercício do pensamento e 

não pela condição de ser corpo. Nessa lógica, a separação entre corpo e alma, matéria 

e espírito, sensibilidade e razão se faz presente, privilegiando as dimensões do 

espírito, do intelecto e da razão, para ser possível o alcance da objetividade do 

conhecimento, da verdade e da realidade. O corpo, em sua experiência sensível, é 

retirado dessas dimensões e desprezado, pois se relaciona aos sentimentos, paixões, 

enganos e erros, não se apresentando, dessa maneira, como caminho confiável para 

o conhecimento tido como verdadeiro. O corpo é, portanto, considerado como um 

empecilho para o desenvolvimento da alma (Nóbrega, 2005). 

Na contramão desse pensamento, numa perspectiva que busca 

compreender a realidade concreta como uma unidade complexa em que as 

dimensões se influenciam e se afetam mutuamente, entende-se que as experiências 



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

vividas significam o lugar por onde o corpo e a realidade se implicam, impactam e se 

transformam mutuamente. Neste sentido, os ciclos de opressão, ao mesmo tempo 

que abalam as particularidades subjetivas de cada ser, estremecem também a sua 

dimensão material e vice-versa, afetando suas maneiras de viver, se apresentar e de 

se inserir nos contextos sociais. Dessa maneira, conforme afirma Pedrosa (2025), só 

é possível perceber e entender o modo como cada sujeito, individual e coletivamente, 

sente a opressão no cotidiano, quando se dispensa um olhar que interrelacione as 

variadas e complexas dimensões vividas. 

De acordo com Mignolo (2008), muitas das opressões sofridas na atualidade 

revelam heranças do poder colonial outrora instituído e as quais ainda assombram os 

imaginários e os corpos com formas excludentes, violentas e racistas de constituir 

pensamentos e estabelecer relações com os outros e com a diversidade que os cerca. 

Conforme o autor, a colonialidade do poder é uma força oculta que pode afetar a 

existência humana em diferenciadas dimensões do ser e do saber, por meio de 

controles exercidos sobre a economia, a autoridade política, a natureza, os recursos 

naturais, o gênero, a sexualidade, a subjetividade e o conhecimento, por exemplo. 

Quando Pardal relata que a sua mãe a maltratou, humilhou e bateu, 

percebemos a continuidade da colonialidade pelo ser em ações cotidianas de 

violência subjetiva, física e de gênero. Mignolo (2008) destaca que essa forma de 

opressão é uma maneira de controlar o corpo, o sentir e as significações construídas 

sobre ele, interferindo profundamente na percepção que a pessoa tem de si, da 

realidade e no desenvolvimento pleno da existência. Lugones (2014) nomeia essa via 

de opressão como colonialidade de gênero, um caminho por meio do qual se perpetua 

o controle do corpo e dos papéis sociais entre os gêneros, seguindo o modelo 

colonial que impõe a ideia do patriarcado, da racialização, do capitalismo e da 

heterossexualidade. 

As falas de Pardal indicam que a colonialidade de gênero pode estar presente 

tanto no ambiente de trabalho como também na família, partindo de pessoas 

próximas – tal fenômeno ocorre não somente na relação do gênero masculino 

impondo-se sobre o feminino mas também, e até com maior crueldade, entre as 

próprias mulheres. Em sua experiência, Pardal sofreu a colonialidade de gênero por 

condutas marcadas pela violência patriarcal e colonizadora, infligida pela mãe, pela 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

própria filha, pelo tio e pelo chefe, pessoas que intencionaram garantir a supremacia 

e domínio, silenciamento e obediência. Podemos identificar, em algumas de suas 

narrativas biográficas, colonialidades diversas: 

“... perdi o emprego por conta do meu chefe, porque eu não fui para 
cama com ele... ele me acusou de coisas que eu não fiz e no fim das 
contas ele foi na minha casa me cantar... Não me formei e para minha 
filha eu sou uma mãe pobre que não tem uma universidade... isso me 
dói, porque eu passei por muitas coisas que só eu sei o quanto me 
doeu” (Pardal, 2021). 

 

Com base nas falas de Pardal, compreendemos que a repressão masculina 

agenciou o seguimento da colonização da mulher pela postura patriarcal herdada dos 

europeus colonizadores, proliferando os abismos sociais entre os gêneros pela 

diferenciação, desigualdade, superiorização do homem sobre a mulher e 

naturalização da opressão feminina para justificar, como nos indica Oyěwùmí (2004) 

e Quijano (2005, 2009), explorações, controles, violências, invisibilizações e 

opressões corporais, emocionais, cognitivas, sociais, espirituais, culturais e 

econômicas.  

Na passagem em que Pardal cita a filha, observa-se a opressão municiada 

pela diferença de classe e do conhecimento, ecoando a colonialidade do ser e do 

saber. No caso de Pardal, a pobreza econômica e a ausência de uma formação 

superior foram motivos para sua filha humilhá-la, desqualificá-la e considerá-la como 

inferior, por não se enquadrar numa realidade financeira e intelectual considerada 

como ideal.  

Com base no pensamento de Quijano (2005, 2009), vemos que a maneira 

como sua filha apreende a realidade estabelece uma conexão com o imaginário 

europeu, pela subalternização epistêmica que desconsidera os saberes populares, 

menospreza o corpo e o processo histórico construído por sua mãe. Entendemos 

que, ao mesmo tempo que oprime, a filha também vivencia uma auto opressão pela 

dissociação de si mesma, por meio da negação de seu próprio corpo não europeu e 

de seus processos históricos, dualizando-se e desenraizando-se do seu tempo e 

espaço, perdendo dolorosamente o seu endereço e, como alerta Freire (2000), 

aprisionando-se numa lógica excludente de si, acomodando-se, adaptando-se e 

imergindo na realidade de maneira alienadora.  



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

Neste sentido, Freire (2000, 2011) aponta para o êxito da invasão cultural, 

pois, na medida em que os seres humanos vão sendo convencidos de sua 

inferioridade, também vão reconhecendo a superioridade dos invasores, ignorando 

sua própria cultura e existência para alienados à cultura destes últimos, tentar 

parecer-se com eles.  

Nessa perspectiva e ainda em anuência ao pensamento de Freire (20oo, 

2011), vê-se que, na medida em que mulheres e homens perdem a capacidade de fazer 

opções diante de qualquer situação e se submetem a decisões e prescrições de outras 

pessoas que os minimizam, eles e elas não se integram ao mundo, mas se dissociam 

dele, desenraizando-se pela adaptação, acomodação, ajustamento e passividade, 

apresentando sintomas de sua desumanização, falta de liberdade e descrença na 

capacidade de transformar a realidade. Dessa maneira, a imposição de ideias e 

prescrições suprime a liberdade das pessoas, fazendo-as se ajustarem e se 

acomodarem passivamente, sem que possam refletir, discutir, escolher como 

querem conduzir suas vidas e constituir suas culturas, sacrificando, com isso, suas 

capacidades criadoras.  

O ser humano invadido culturalmente passa a estabelecer um convívio de 

contato alheio ao mundo, sem considerar que está nele e com ele tem relação. Freire 

(2000) afirma que somos seres de relações e não só de contatos e, por isso mesmo, 

não estamos apenas no mundo, mas sobretudo estamos com ele. Estar com o mundo 

significa ter a capacidade de ajustar-se à realidade com intenções de transformá-la e 

de poder fazer opções, exercitando-se a criticidade, e assim, cada vez mais integrar-

se, na medida em que a consciência se torna mais crítica; significa enraizar-se e situar-

se no tempo e espaço vividos, para, progressivamente, emergir no mundo.  

Pardal, em seus depoimentos, nos revela invasões culturais que garantiram, 

pela exclusão, humilhação, manipulação e exploração, a perpetuação da repressão 

feminina. O desamor, a descrença em suas potencialidades, a desvalorização de seus 

conhecimentos, o antidiálogo, a discriminação, a diminuição valorativa, a 

culpabilização, a agressão e a sexualização foram algumas das atitudes assumidas 

pelos seus opressores, que perpetuaram colonialidades do ser e do saber, nas 

tentativas de constituir controles sobre seu corpo, conhecimento, sexualidade e 

gênero.  



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

A dança como inédito viável ao enfrentamento das opressões 

O esforço para superar os elementos que nos fazem acomodados ou 

ajustados representa, como afirma Freire (20oo, 2011), a luta por nossa humanização, 

que é frequentemente atacada pelas opressões, situações limites, processos que nos 

coisificam, sufocam e ferem. Essa contenda envolve, dentre outras coisas, a tomada 

de consciência, para podermos refazer a compreensão da realidade e nos 

constituirmos como seres de relações no e com o mundo, integrando-nos à vida, ao 

corpo e à existência, pela possibilidade de gestar caminhos libertadores por meio de 

inéditos viáveis (Freire, 2011), a fim de vislumbrarmos mudanças significativas em 

nossos processos históricos.  

Ainda de acordo com Freire (2011), as situações limites refletem os 

problemas, os acontecimentos desumanizantes e opressores que os seres humanos 

vivenciam em seus cotidianos, diminuindo-os e fazendo-os ser menos. Os inéditos 

viáveis, por sua vez, significam a prática de uma percepção crítica da realidade, com 

o desenvolvimento da esperança e da confiança na transformação, por meio da 

elaboração de alternativas e ações que ajudem a enfrentar e a superar as situações 

limites. O autor supracitado esclarece que a superação dessas situações, a partir da 

transformação da realidade, não significa a anulação definitiva dos desafios, pois a 

vida continua em movimento, e os seres humanos em relação. Por isso, outras 

situações limites surgirão e provocarão novas respostas e configurações de inéditos 

viáveis, exigindo, constantemente, a atenção e a criticidade frente aos fatos vividos.  

Na experiência do grupo CorpoMulher, a dança se mostrou como uma via 

diferenciada de resposta, para enfrentar as opressões sofridas: um inédito viável 

viabilizado pelo aprofundamento das raízes corporais, dos sentires e das 

expressividades cheias e plenas de vida, para desaguar em novas atuações no mundo.  

No Grupo, a vivência da dança orientada por princípios da Educação Popular, 

no intuito de desagregar opressões e constituir caminhos libertadores de maneira 

decolonial, significou evocar a coletividade e desenvolver sentidos criativos, radicais, 

protagônicos e cientes, a partir dos pronunciamentos de cada mulher, de seus corpos 

e expressividades, de práticas dialógicas de qualificação e afirmação das suas 

humanidades e da elaboração de formas expressivas articuladas e movidas com e 

pelo viver.  



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

Pensando em desenvolver uma vivência criativa que pudesse provocar 

interações significativas para sair do automatismo cotidiano e evocar o bem viver 

pela reunificação do corpo e da vida com elementos da natureza, fomos inspirados 

pelo pensamento de fricção com a vida, proposto por Krenak (2020), buscando 

aprofundar nossa aproximação com seres naturais que habitavam nossas casas em 

diversas formas de presença.  

Para Krenak (2020), o contato com folhas, pedras, terra, água, entre outros 

elementos naturais, pode representar uma experiência sensorial de fricção com a 

vida, permitindo-nos um viver em conexão e em mudança qualitativa pelas relações 

(re)constituídas com a natureza. De acordo com o autor, atravessados por esses 

materiais, que também constituem nossos corpos, podemos ficar em ligação com 

esses elementos da natureza e com o que é mineral, com o que é vegetal, 

reconectando-nos por meio deles e pelo encontro e interação com eles.  

Para iniciarmos essa vivência, observamos com mais atenção os elementos 

da natureza que habitavam as nossas casas e escolhemos o mais significativo para 

partilharmos seus significados e realizarmos as atividades criativas. Demos partida a 

essa proposta com a apresentação dos nossos elementos que, coincidentemente, 

foram os mesmos escolhidos pelas participantes: vasinhos com plantas. Logo em 

seguida, fizemos um exercício de observação minuciosa, e cada uma, com o seu 

elemento, tentou vê-lo e senti-lo por suas características, como cheiros, texturas, 

temperaturas, formas... Em seguida, abandonamos o contato visual, fechando os 

olhos para aguçar o sentido do tato, continuando a investigação e o diálogo com a 

natureza e atentando para as sensações suscitadas com essa interação. Em conexão 

com as sensações que esse entrosamento proporcionou, fomos nos movendo com 

as plantas, vivenciando dançares em fricção com a vida, na potencialização da 

construção de convivências mais harmônicas, sensíveis e poéticas com a natureza.  

Despedimo-nos das plantas, ainda em estado de criação, gerando 

movimentos de acolhimento, aconchego e agradecimento com a manifestação de 

gestos sutis. Sem perder as sensações provocadas durante todo esse momento 

criativo, realizamos um auto acariciamento como se fôssemos a própria planta, 

buscando reconhecer, assim como fizemos anteriormente, presenças, marcas, 

cheiros, texturas, temperaturas, emoções... De acordo com alguns relatos, pudemos 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

ver que as interações e sensações sentidas nessa experiência provocaram 

identificações, novas aprendizagens e a construção de novos significados para o 

viver, viabilizando o redimensionamento de pontos de vista em sintonia com outras 

formas de presença. As falas de Pardal, abaixo, expressam alguns desses 

acontecimentos: 

 
“... a planta, ela foi de uma serventia enorme, de você limpar a planta 
como a gente se limpa, de você limpar em você aquelas coisinhas que 
fica engasgada, sabe? ... você mostrou uma coisa que talvez a gente 
nunca tenha percebido, é você tirar de você as impurezas. Você vai 
tirando... você mostrou como é que você vai tirando as galhinhas seca, 
vai tirando o que tem aí, vai tirando… então é fazer aquela 
comparação da planta com você mesmo. Isso para mim foi uma coisa 
linda. Nossa, eu acho que foi aí que eu comecei a me limpar, sabe? 
Comecei a tirar as impurezas de dentro de mim, porque hoje eu falo de 
mim e eu já não me culpo tanto” (Pardal, 2021). 

 
Ela continua:  
 

“...eu comecei a olhar ali por debaixo das minhas plantas com mais 
carinho, com mais cuidado, com mais atenção, porque se você corta 
uma galha da planta aquela velha vai brotar, ela vai sair um novo fio. 
Então eu comecei a trazer isso para mim que se eu tiro um mal de 
dentro de mim, eu vou dar espaço para que onde eu cortei aquele mal 
nasça uma galha nova, nasça uma nova pessoa” (Pardal, 2021). 

 

Em sua narrativa Pardal, anuncia que a experiência de fricção com a vida por 

meio da planta proporcionou uma reconexão consigo mesma e, ao mesmo tempo, 

com a natureza, pela elaboração de identificações e comparações significativas entre 

a retirada de folhas secas da sua orquídea e a resolução de seus desafios. Ela 

demonstrou que, a partir dessa experiência sensível, foi possível compreender 

organicamente o inacabamento, tanto de si quanto da natureza, anunciando a 

identificação das coisas que engasgam e a ação para superá-las como um passo 

fundamental para se reconstruir como pessoa e renascer, assim como a planta, com 

novas estruturas e horizontes. 

Dessa maneira, ela aponta para a sua história e, como nos afirma Freire (1992, 

1996, 2016), como um tempo de possibilidade de sonhar e esperançar; para seu 

processo de conscientização, essa sua história representa um caminhar paulatino e 

constante de interferências e criações cotidianas no e com o mundo, capazes de 



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

modificar e qualificar o seu viver. Em consonância com o pensamento de Maturana 

(2002), entendemos que o ser humano e o meio fluem e se transformam no encontro. 

Neste sentido, a convivência com as pessoas, a interação com os ambientes e coisas 

podem, pela transmutação dos sentidos, modificar até mesmo os significados de 

estruturas arquitetônicas. 

Nesse aspecto, Maturana (2002) ressalta que, se mudamos, a nossa 

circunstância também muda. E o nosso contexto só muda, se mudamos. Vemos assim 

que a transformação dos sentidos vivida por Pardal aponta para a mudança de si 

mesma na relação com o seu ambiente de moradia, sendo as plantas os primeiros 

elementos a serem transformados significativamente. 

A seguir, discutiremos as falas de Sabiá e Beija-flor, as quais expressam a 

constituição de novos sentires, aprendizagens e ações cotidianas advindas dessa 

experiência de grupo, resultando em transformações subjetivas e objetivas: “... o da 

planta é como se você tivesse criando novas raízes e fosse criando vigor, criando 

força...” (Sabiá, 2021). 

As palavras de Beija-Flor revelam sua experiência: 

“... eu aprendi a conversar com as plantas, aprendi a chorar abraçada 
com as árvores, e vejo assim a diferença, a fortaleza... toda essa 
vivência, todo esse aprendizado, como hoje eu vejo a diferença na vida, 
na minha vida, o quanto hoje eu posso viver melhor e venho 
aprendendo. A gente sabe que não é do dia para a noite, as mudanças 
não são rápidas, não são fáceis, porque a gente já vem em um ritmo de 
vida lá de muito tempo, e a gente vai tentando contornar...” (Beija-
flor, 2021). 

 

As narrativas acima também demostram como essa interação sensível com 

a natureza foi capaz de potencializar a força da vida e transformar seus universos de 

subjetividades causando, conforme Carrillo (2011), novos imaginários, 

representações, ideias, significações, simbolizações, vontades e emoções que 

interferiram na ressignificação de suas ações e vínculos sociais e as fortaleceram para 

mudar as rotas de seus caminhares, fundando o bem viver na elaboração de 

alternativas mais integradas com os seres da natureza.  

Como forma de aprofundar a experiência de Fricção com a vida, ampliar as 

linguagens corporais femininas populares e vivenciar a decolonialidade pelo dançar –

que envolve, conforme Walsh (2012, 2017), reconhecer, intervir e atuar sobre as 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

heranças coloniais na tentativa de interrompê-la e transgredi-la para ser possível criar 

outras possibilidades de poder, saber, ser, estar e viver –, também nos inspiramos nas 

criações da artista Isadora Duncan (1928 apud Garaudy, 1980; Silva, 2005), 

aproximando ao nosso ambiente artístico e educativo a sua conduta inventiva. Essa 

conduta consistia, entre outros aspectos, na aparição expressiva da pessoa, por meio 

de gestualidades mais orgânicas, pela incorporação dos movimentos da natureza 

rompendo com padrões existentes e expressando, com isso, uma linguagem com 

estéticas e significações próprias (Garaudy, 1980; Silva, 2005).  

Iniciamos essa fase pelo aguçamento da presença, o acordar, que é a 

primeira etapa do processo lúdico da Técnica Klauss Viannaii, com o objetivo de 

expandir a nossa consciência corporal, viabilizado por um reconhecimento ampliado 

da estrutura, emocional e física, e do seu funcionamento orgânico para transformar 

a qualidade da presença no momento presente (Miller, 2007). Dessa maneira, 

partimos para uma autoobservação. Colocamo-nos em decúbito dorsal (deitadas 

com as costas no chão, rosto para cima), com os olhos fechados, buscamos perceber 

e sentir a pulsação do coração, a temperatura e o ritmo da respiração, a temperatura 

e o peso do corpo no chão, a temperatura do chão no corpo, os cheiros e os sons do 

corpo e do ambiente, os músculos, os ossos, a pele, a corrente sanguínea, as partes 

que tocavam e não tocavam no chão... 

Com os sentidos mais despertos e conscientes, experienciamos presenças 

mais vigorosas com outras sensibilidades e significações e começamos a deslocar 

nossas existências pelo espaço e tempo, com novas qualidades, pela ação do 

espreguiçar, baseada na ideia da cinesfera, e em algumas ações corporais propostas 

por Laban (1978), o qual esclarece que a cinesfera corresponde aos “limites naturais 

do espaço pessoal” (Laban, 1978, p. 69), limites por meio dos quais nos 

movimentamos no espaço geral pelas ações corporais. Estas ações envolvem atos 

como correr, sacudir, agachar, rodopiar, parar, arquear, levantar, fechar, abrir, 

balançar, circular, espalhar, plainar, tremer, encolher, esparramar, ondular, arrastar, 

andar, virar, pular, entre outras, e, na medida em que são vivenciadas, vão 

provocando alterações no corpo, no tempo e no espaço ocupados, causando, 

concomitantemente, transformações na cinesfera.   



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

Em nosso espreguiçar, praticamos as ações corporais do fechar, abrir, 

encolher, esparramar, virar, andar e circular, tentando perceber como a nossa 

cinesfera se constituía e se transformava na composição desse dançar por ações. Ao 

longo desse processo criativo, buscamos realizar movimentos contínuos e construir 

transições entre eles, empenhando-nos para não os pausar, a fim de desconstruir os 

seus sentidos funcionais, deixando-os mais afetivos, redondos, fluidos e poéticos. 

Começamos essa experimentação mexendo, primeiramente, as extremidades do 

corpo, dobrando, esticando, fechando, abrindo e circulando os dedos dos pés e mãos 

como se fôssemos crianças, redescobrindo nossos corpos e possibilidades de 

locomoção. Ao aumentarmos a amplitude desses movimentos, fomos movendo os 

membros inferiores e superiores, incluindo as ações de esparramar e virar, 

alcançando o centro do corpo com a mobilização da coluna vertebral, desenvolvendo 

movimentos com variações espaciais e temporais.  

Aos poucos, fomos saindo da posição de decúbito dorsal, nível baixo, 

experimentando novas maneiras de nos espreguiçar – agora na posição de 

sedestação (sentadas), passando pelo nível médio até chegarmos à posição 

ortostática (em pé), no nível alto, fazendo mais deslocamentos pelo espaço com a 

inserção das ações andar e circular. Assim, fomos criando linguagens próprias dentro 

de nossas cinesferas, que foi se modificando plasticamente, na medida em íamos 

viajando expressivamente pelo espaço. Nessa experiência, a prática de atenção plena 

do corpo significou um despertar sensorial capaz de estimular o desenvolvimento do 

sentido cinestésico, que, de acordo com Miller (2007), representa a percepção do 

corpo em movimento no espaço e no tempo.  

Após essa sensibilização e com os sentidos cinestésicos aguçados, 

incorporamos ao nosso espreguiçar, influenciadas por Isadora Duncan (ano apud 

Garaudy, 1980; Silva, 2005), o elemento água, baseados nas ondas do mar. Fizemos 

um exercício imaginativo de construção de mares individuais, e cada uma pôde criar 

o seu mar, concebendo as suas características, tentando trazê-las para o corpo. Dessa 

maneira, incorporamos diferenciadas formas de ondular e rotacionar nossas 

existências, pelas peculiaridades dos nossos mares, oscilando entre os níveis 

espaciais médio e alto, entre os tempos lento, moderado e rápido, entre variadas 

amplitudes e direções, como movimentos pequenos e grandes, percorrendo 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

caminhos para a frente, para os lados e para trás do nosso corpo, movendo 

sinuosamente a nossa completude.  

Aos poucos, fomos imaginando outras fontes de água, buscando perceber 

as sensações que elas nos traziam e como iam interferindo na composição dos nossos 

mares por diferentes qualidades. Ao terminarmos essa etapa, pensamos a 

construção de outros dançares, gerando registros (desenhos, escritas em forma de 

prosa ou de poemas, colagens) no papel, com a intenção de ampliar as linguagens 

em desenvolvimento e os significados dessa experiência pela incorporação de outros 

modos de dizer e expressar sensivelmente as impressões vivenciadas. A ideia era 

representar como nos percebíamos e sentíamos naquele momento pelas relações 

constituídas a partir do elemento água.  

Assim, por meio da produção de um desenho, Pardal revelou que a 

experimentação com a água e as sensações suscitadas pela interação com esse 

elemento lhe possibilitou construir sentidos libertadores na evocação do fluxo da 

chuva como um elemento metafórico capaz de perpassar o seu corpo e molhar, lavar 

e curar incômodos e sofrimentos pessoais, liberando-a para um novo viver, com a 

diluição de sentimentos – como a angústia e o ressentimento – que a perturbavam e 

a aprisionavam.  

Também por meio da produção do desenho e da escrita, Sabiá manifestou 

suas impressões, evidenciando a ampliação do exercício imaginativo com a água, 

trazendo a planta e o seu balanço como elementos significativos para a concepção 

de sua linguagem. Ela relata: “... é como eu me sinto, um coqueiro quando tá ali no 

vento... a dança do coqueiro me encanta muito porque ele vai lá e vem cá. É como eu me 

sinto quando danço principalmente hoje depois da nossa atividade...” (Sabiá, 2021). 

Aliados ao pensamento de Freire (2001), entendemos que as narrativas 

desenhadas, escritas e/ou faladas, tanto de Sabiá, quanto de Pardal, sinalizaram para 

a (re)construção e concepção de suas culturas pela ressignificação da natureza, por 

meio do trabalho de criação e recriação, nesse caso, corporal expressivo, 

incorporando-a – a natureza – como fonte de conhecimento e transformando-a pelos 

novos sentidos estabelecidos na produção artística de suas próprias linguagens. 

Nessa experiência, o objeto da cultura foi o próprio corpo protagonizado como 

elemento de transformação pelos seus enraizamentos no e com o mundo, fato que 



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

possibilitou a alteração de realidades pelas próprias interferências e inserções 

expressivas e emocionais das mulheres, fundando vias alternativas para se 

humanizarem, decolonizarem-se e se libertarem.  

Sobre a produção de seu desenho, Sabiá relata ter estabelecido relações 

com problemas reais, concretos e com modos opressores de agir por pessoas 

próximas, fosse pela desqualificação e culpabilização pelo fato de não conseguir 

enfrentar esses problemas e/ou resolvê-los, suprimindo, com isso, apoios afetivos, 

parcerias solidárias e dialógicas, capazes de ajudar a pensar e construir caminhos para 

a resolução das adversidades enfrentadas. Ela relata:  

“... para mim o desenho é a dificuldade de você colocar no papel o que 
você pensa, o que você quer expressar, a mesma dificuldade que você 
tem de querer sair de uma situação que você está, que todo mudo que 
está fora diz que é fácil, que é você que não quer... e você vê que não é 
por aí. Porque você pega um papel, um lápis e bota na mão e você 
pensa em mil e uma coisas... você sente muita dificuldade em colocar 
algo que você pensa no papel como você sente a dificuldade de sair 
daquele momento que você tá sem ajuda... você tem que se apegar a 
tudo que possa tirar você daquela situação e ao mesmo tempo você 
olha e não tem um apoio, não tem em que você se agarrar... a não ser 
na mão de deus e seguir em frente” (Sabiá, 2021). 

 

A partir desse relato, apreendemos que ativar diferenciadas maneiras de 

expressar significados pelas experiências vividas ampliou a capacidade criativa e 

expressiva dessa mulher, por meio da manifestação de um dançar estendido para 

além do corpo, ajudando-a a pensar e a enfrentar sua dificuldade de expressão pelo 

papel e a transpô-la pela qualificação, valorização e validação da sua construção 

estética como uma rota possível de elaboração de saberes e de respostas sensíveis, 

ainda não pensadas anteriormente, para serem agregadas à  luta pela transformação 

do viver. 

A aproximação do pensamento de Krenak (2020) – de potencializar a vida 

pela fricção com os seres da natureza – com a ideia de Isadora Duncan (1928 apud 

Garaudy, 1980; Silva, 2005) – fundamentada na construção de um dançar liberto, 

motivado pelos movimentos da natureza, proporcionou vivenciar a linguagem 

flexível e inacabada da dança como uma oportunidade aberta à maternagem de 

novas concepções, expressões e conhecimentos, gerada pelas nossas próprias 

articulações em constantes (re)construções e transformações. Assim, nos 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

renovamos e reconfiguramos nossos dançares continuamente, oriundos das relações 

estabelecidas com as diferenciadas dinâmicas da vida, em busca de desestruturarmos 

opressões cotidianas percebidas.  

Por um dançar popular libertador: apontamentos transitórios  

Diante das experiências aqui apresentadas e discutidas, percebemos que a 

dança enquanto um acontecimento criativo, orientado por princípios da Educação 

Popular, se revelou como uma possibilidade de construção de inéditos viáveis para 

enfrentamentos de opressões vivenciadas pelas mulheres do Grupo CorpoMulher. 

Trazer a existência de si como principal conteúdo – provocador de reflexões, 

discussões, bailados, construção de conhecimentos e de busca de soluções para a 

melhoria de vida – significou, portanto, um pronunciar cultural de mulheres 

populares na luta em prol de sua própria humanização e liberdade. 

A dança como expressão da Educação Popular representou, dessa maneira, 

a criação de gestualidades únicas na evocação de suas presenças e imersão no 

mundo, atuando como protagonistas e seres históricos. A construção compartilhada 

do conhecimento, fundida pelo entrelaçamento entre os diálogos interculturais, 

saberes populares, artísticos e científicos, revelou uma prática política, pedagógica e 

artística transformadora, pois auxiliou no desenvolvimento do protagonismo e fez 

girar interrogações advindas da própria existência, gerando ares emancipatórios.  

Com a participação ativa na constituição de saberes vinculados com as 

questões da vida, foi possível forjar a decolonização por meio da valorização e dos 

sentidos de pertencimento, apropriação e legitimação de conhecimentos populares 

contextualizados, aprofundados e ressignificados. Com a ampliação do 

protagonismo, as mulheres foram experenciando mudanças no sistema de 

subjetividades mediante a reestruturação de ideias, sonhos, pensamentos e 

emoções, modificando objetivamente suas maneiras de agir e de construir relações.  

Dessa maneira, a construção de saberes contextualizada com as realidades 

sociais e estados/perfis emocionais das mulheres foi atravessada por vozes entoadas 

pelas totalidades dos corpos as quais resultaram em comunicações e compreensões 

ampliadas das situações vividas – por vezes imersas em opressões veladas – e 

ajudaram a descortinar inéditos viáveis na concepção de ações de autocuidado em 



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

relação ao próprio corpo e na criação de gestualidades vivas e pertencentes a um 

meio contextualizado, no intento de mudar hábitos e rumos. 

A dança foi, portanto, vivenciada no Grupo não só como uma linguagem 

artística mas também como um processo educativo libertador o qual teve, no 

encontro humano, no diálogo intercultural, na participação ativa, no apoio coletivo, 

na solidariedade, na construção compartilhada do conhecimento, no exercício 

inventivo e na evocação do lugar do corpo, das memórias e das experiências, as bases 

para a (re)elaboração e (re)validação de existências, expressividades, dançares e 

saberes femininos emancipatórios.  

Referências 
 

BELL, Judith. Como Realizar um Projecto de Investigação: um guia para a pesquisa 
em ciências sociais e da educação. Lisboa: Gradiva, 1993. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é Educação Popular. São Paulo: Braziliense, 2017. 
 
CARRILLO, Alfonso. Educación Popular. UBV, 2011. 

CYPRIANO, Fábio. Pina Bausch. São Paulo: Cosac Naify, 2005. 
 
FAUNDEZ, Antonio; FREIRE, Paulo. Por uma pedagogia da pergunta. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1985. 
 
FERNANDES, Ciane. Pina Bausch e o Wuppertal Dança-Teatro: repetição e 
transformação. São Paulo: Hucitec, 2000. 
 
FLICK, Uwe. Introdução à pesquisa qualitativa. POA: Artmed, 2009. 
 
FREIRE, Paulo. Conscientização. Trad.: Tiago José Risi Leme. São Paulo: Cortez, 2016. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade. 25. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2001. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a pedagogia do 
oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação. SP. Unesp, 2000. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 2. ed. RJ: Paz e Terra, 2011.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 



Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

GARAUDY, Roger. Dançar a vida. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1980. 
 
GIL, José. Movimento total: o corpo e a dança. São Paulo: Iluminuras, 2004. 
 
HOLLIDAY, Oscar Jara. Para Sistematizar Experiências. 2. ed. Brasília: MMA, 2006.  
 
KRENAK, Ailton. Caminhos para a Cultura do Bem Viver. In: MAIA, Bruno (org.). 
Caminhos para a Cultura do Bem Viver. Live transcrita e publicada em PDF. ISBN: 978-
65-00-13561-9. Rio de Janeiro, 2020. 
 
LABAN, Rudolf. Domínio do Movimento. 5. edição. São Paulo: Summus, 1978. 
 
LEAL, Patrícia. Amargo Perfume: a dança pelos sentidos. São Paulo: Annablume, 2012. 
 
LUGONES, María. Rumo a um Feminismo Descolonial. Revista Estudos Feministas. 
Florianópolis, v. 25, n. 4, 2014.   
 
MATURANA, Humberto. Emoções e Linguagem na Educação e na Política. Belo 
Horizonte: Ed. UFMG, 2002. 
 
MELO NETO, José Francisco. Pesquisa-ação (aspectos práticos da pesquisa-ação nos 
movimentos sociais populares e em extensão popular). In: RICHARDSON, Roberto 
(org.). Pesquisa-ação: princípios e métodos. 1. ed. João Pessoa-PB: Editora da 
Universidade Federal da Paraíba, v. 1, 2003. 
 
MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. 2. ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 1994.  
 
MERLEAU-PONTY, Maurice. O olho e o espírito. São Paulo: Cosac & Naify, 2004. 
 
MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado 
de identidade em política. Trad.: Ângela Lopes Norte. Dossiê: Literatura, Língua e 
Identidade. Cadernos de Letras da UFF, n. 34, 2008.  
 
MILLER, Jussara. A Escuta do Corpo: Sistematização da técnica Klauss Vianna. 2. ed. 
São Paulo, Summus, 2007. 
 
NÓBREGA, Terezinha Petrúcia da. Corporeidade e Educação Física: do corpo-objeto 
ao corpo-sujeito. Natal: EDUFRN, 2005.  
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando o Gênero: os fundamentos eurocêntricos dos 
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. Dakar: Codesria, 2004. 
 
PEDROSA, José Ivo dos Santos. Diálogos interculturais: práxis necessária à Educação 
Popular em Saúde. In: CRUZ, Pedro José Santos Carneiro. Construção compartilhada 
do conhecimento na pesquisa e na ação social. João Pessoa: Editora do CCTA, 2025. 
P. 100 a 115. 



Corpos que sentem, corpos que dançam: práticas de educação popular com mulheres 

 
PORPINO, Karenine de Oliveira. Dança é educação: interfaces entre corporeidade e 
estética. 2. ed. Natal: EDUFRN, 2006.  
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. Buenos 
Aires, 2005. Disponível em: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-
sur/20100624103322/12_Quijano.pdf Acesso em: 01 mai. 2020. 
 
QUIJANO, Aníbal. Dom Quixote e os Moinhos de Vento na América Latina. Estudos 
Avançados. São Paulo, v. 19, n. 55, 2005.  
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. In: SANTOS, 
Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. Coimbra: 
Edições Almedina, 2009.  
 
RICHARDSON, Roberto. Pesquisa social. SP: Atlas, 2011. 
 
RICHARDSON, Roberto. Pesquisa Social: métodos e técnicas. 4. ed. SP: Atlas, 2017. 
 
SILVA, Eliana Rodrigues. Dança e Pós-Modernidade. Salvador: EDUFBA, 2005. 
 
WALSH, Catherine. Pedagogías Decoloniales. Práticas Insurgentes de resistir, (re) 
existir e (re) viver. Serie Pensamiento Decolonial. Equador: Editora Abya-Yala, 2017.  
 
WALSH, Catherine. Interculturalidad y (De) colonialidade: perspectivas críticas y 
políticas. Revista Visão Global, v. 15. p. 61-71, 2012. 
 

Notas 

 
i As falas das participantes foram transcritas ipsis litteris, mantendo-se, portanto, sua forma 
original, a fim de se evitarem questões de fidedignidade. 
ii A Técnica Klauss Vianna possibilita o trabalho com seres humanos, direcionado não apenas 
a bailarinos e bailarinas, mas a qualquer pessoa interessada em conhecer e trabalhar o corpo 
de maneira sensível. Essa forma de pensar e constituir a dança busca propiciar processos 
vivenciais de conscientização e sensibilização para ampliar percepções e saberes sobre as 
estruturas ósseas, musculares e sensíveis do corpo bem como de suas limitações e 
potencialidades, para gerar estímulos expressivos diferenciados e conceber danças autorais. 
O caminho trilhado por esse método é composto por três momentos fundamentais que são 
denominados processo lúdico (acordar o corpo), processo de vetores (direções ósseas), e 
processo criativo (Miller, 2007). 
 

Sobre a autora 
 

Leila Bezerra de Araújo 
Doutora em Educação pela UFPB (2022). Mestre em Artes Cênicas pela UFRN (2010). 
Licenciada em Dança pela UFRN (2014.1). Especialista em Formação Docente Para o 
Ensino Superior (2006) pela Faculdade de Ciências Cultura e Extensão do Rio Grande 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf%20Acesso%20em:%2001%20mai.%202020
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf%20Acesso%20em:%2001%20mai.%202020


Revista Cocar. Edição Especial N.42/2025 p.1-21                    https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
do Norte. Especialista em Educação Emocional (2017). Professora no Programa 
Nacional de Acesso ao Ensino Técnico e Emprego (Pronatec) / PB (2018). Professora 
de arte/dança na Rede Municipal de João Pessoa. Facilitadora de Biodança.Tem 
experiência no campo da dança como artista, coreógrafa e professora, e desenvolve 
pesquisa sobre corpo, dança, dramaturgia, processo de criação, educação 
emocional e educação popular. Email: aliel_ar@hotmail.com.  Orcid:  
https://orcid.org/0000-0001-8487-807X. 
 
 

Recebido em: 04/09/2025 
Aceito para publicação em: 23/09/2025 

mailto:aliel_ar@hotmail.com

