
                                              

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-24                           ISSN: 2237-0315  

Dossiê: Experiências instituintes de pesquisa e formação docente:  
diálogos latino-americanos  

Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
Ecos y Resonancias de una escritura a dos voces: 

afectos, epistemologías y territorialidades otras en una experiencia formativa desde el Sur 
 

 
Ayleen Fernanda Martínez Wong 

Universidad de Buenos Aires 
Buenos Aires-Argentina 

Norma Silvia Trindade de Lima 
Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP) 

Campinas-SP-Brasil 
 

 
Resumo 
Este ensaio surge de uma experiência formativa e de pesquisa situada: um estágio de doutorado de 
seis meses na Faculdade de Educação da UNICAMP, no âmbito do programa Move La América-CAPES. 
Por meio de um diário de viagem multivocal, coescrito com professoras e permeado por afetos, 
epistemologias e territorialidades outras situadas no sul global, são desafiados os modelos 
acadêmicos hegemônicos sustentados em lógicas racionalistas, produtivistas e desvinculadas das 
experiências corporais e afetivas. A escrita é reivindicada como prática metodológica narrativa e 
autobiográfica, bem como um ato ético, político e de cuidado que prolonga e transforma a experiência 
vivida. Esta abordagem ensaística se inscreve nos feminismos descoloniais e visibiliza processos 
instituintes que abrem caminhos para uma educação alinhada a uma perspectiva inclusiva e 
descolonial, comprometida com a transformação social na América Latina. 
Palavras-chave: Afetos; Educação inclusiva descolonial; Feminismo descolonial. 
 
Resumen 
Este ensayo emerge de una experiencia formativa y de investigación situada: una pasantía doctoral de 
seis meses en la Facultad de Educación de la UNICAMP, en el marco del programa Move La América-
CAPES. A través de un diario de viaje multivocal co-escrito con profesoras y atravesada por afectos, 
epistemologías y territorialidades otras situadas en el sur global, se desafían los modelos académicos 
hegemónicos sustentados en lógicas racionalistas, productivistas y desarraigadas de las experiencias 
corporales y afectivas. Se reivindica la escritura como práctica metodológica narrativa y 
autobiográfica, así como un acto ético, político y de cuidado que prolonga y transforma la experiencia 
vivida. Este enfoque ensayístico se inscribe en los feminismos decoloniales y visibiliza procesos 
instituyentes que abren caminos hacia una educación alineada a una perspectiva inclusiva y decolonial, 
comprometida con la transformación social en América Latina. 
Palabras clave: Afectos; Educación inclusiva decolonial; Feminismos decoloniales. 
 
 



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
 

 

Introdução 

 “É impossível ensinar sem essa coragem de querer bem, sem a 
valentia dos que insistem mil vezes antes de uma desistência. É 

impossível ensinar sem a capacidade forjada, inventada,  
bem cuidada de amar” (Paulo Freire, 1997) 

 

Que formas de conhecimento são ativadas quando uma geógrafa do sul atravessa 

fronteiras para habitar outra universidade, outra língua, outra disciplina? Que tipo de 

educação surge quando se escreve a partir da margem, da estrangeiridade, do corpo 

atravessado por afetos e memórias? Este ensaio propõe uma reflexão narrativa e 

autobiográfica sobre uma experiência formativa e de pesquisa situada, desenvolvida durante 

um estágio de doutorado na Faculdade de Educação da Universidade Estadual de Campinas 

(UNICAMP/SP/Brasil), no âmbito do programa Move La América-CAPES. 

Por meio de um diário de viagem, reconstrói-se a transição afetiva e intelectual vivida 

ao lado das professoras Norma Silvia Trindade de Lima e Inês Bragança, em um gesto que 

entrelaça escrita, memória, amorosidades, territorialidades e outras epistemologias situadas 

no sul global. As concepções tradicionais da formação acadêmica, ancoradas em lógicas 

racionalistas e produtivistas, são desestabilizadas para pensar a formação como uma 

experiência ética, estética e política, onde o afeto e a vulnerabilidade são dimensões 

constitutivas. 

A escrita ensaística dialoga com os feminismos descoloniais que desmantelam as 

fronteiras epistemológicas hegemônicas e reivindicam o poder das narrativas corporais, 

emocionais e situadas. O ensaio tensiona as lógicas coloniais do saber, do ser e de gênero 

propondo uma aposta ética, política e afetiva por perspectivas inclusivas que ultrapassam as 

fronteiras disciplinares e epistêmicas. Assim, não apenas descreve uma experiência pessoal, 

mas se inscreve em um horizonte coletivo de transformação marcado por Ecos e 

Ressonâncias: reencantar o mundo, ensinar com ternura, investigar com o corpo, escrever 

para respirar. 

A experiência também reflete sobre as vulnerabilidades que atravessam os processos 

de mobilidade acadêmica na América Latina, especialmente quando realizados entre 

mulheres do sul e para o sul: o medo da língua, a sensação de estar fora do 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

lugar/estrangeirismo, as tensões epistemológicas, a construção de redes afetivas e a 

possibilidade de habitar a academia como um espaço de cuidado e resistência. 

Finalmente, esta escrita se inscreve no horizonte político e epistemológico ao  

visibilizar experiências instituintes de formação docente e investigativa que, embora 

significativas, costumam permanecer invisíveis nos relatos acadêmicos hegemônicos. Esta 

narrativa-diário busca contribuir para a ampliação de um inventário de experiências que, a 

partir da América Latina, ultrapassam lógicas coloniais e disciplinares, abrindo caminhos para 

uma perspectiva educacional inclusiva e descolonial, comprometida com a transformação 

social na América Latina. 

PRIMEIRA VOZi 

Quarta-feira, 12 de março de 2025: Nepantla. 

Olho pela janela do avião, contemplo o céu e começo a sentir aquela sensação que se 

repete em espiral e conecta todas as minhas viagens. Giro em torno daquilo que me afeta. As 

nuvens, formações características da camada atmosférica chamada troposfera, são 

manifestações visíveis dos fluxos de energia e umidade que interconectam oceanos, 

continentes e montanhas. Sua presença é determinada pela circulação geral da atmosfera, 

pelas condições físico-químicas do ar e sua interação com o relevo terrestre. 

Durante a subida, observo pela janela do avião a presença de estratocúmulos sobre o 

vale central do Chile: nuvens baixas, de desenvolvimento horizontal, com limite máximo de 

2.000 metros de altitude.  

Ao sobrevoar a Cordilheira dos Andes, distinguem-se cumulus de maior 

desenvolvimento vertical, que ao entrar no espaço aéreo brasileiro evoluem para 

cumulonimbus: sistemas convectivos com limites que atingem 12.000 a 15.000 metros. Essas 

formações, próprias de massas de ar quente e úmido provenientes da bacia amazônica e do 

litoral atlântico, estão associadas a processos de convecção intensa (Lutgens e Tarbuck, 

2013). 

O acima exposto não é apenas uma observação meteorológica, para mim, é uma 

experiência geográfica e estética. Percebemos o mundo com o corpo, a partir de uma 

corporeidade sensível que não se reduz ao visual, como diria Merleau-Ponty (2013). Naquele 

instante suspenso entre o céu e a terra, meu corpo se torna um sensor atmosférico, uma 

membrana porosa que traduz a umidade, a luz, a turbulência, entre outros.  



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
Atravesso e sou atravessada pelo céu: voar se torna um tecido relacional entre 

experiência e trânsito (Ingold, 2011). 

Figura 1. Nuvens na minha viagem de Santiago, Chile, para São Paulo, Brasil. 

   
Fonte: arquivo pessoal da autora, março de 2025. 

Eu me sinto em transe e flutuando enquanto penso nas nuvens. Um movimento brusco 

do avião me tira desse estado de suspensão e me traz de volta ao meu assento. A cabine se 

torna uma fronteira sensorial que interrompe minha contemplação. Como posso estar 

sentindo tudo isso? A paisagem não é apenas uma materialidade, é uma experiência afetiva: 

uma maneira de estar no mundo, uma forma de inscrever emoções na geografia (Yi-Fu Tuan, 

2007). 

Para mim, habitar o céu, mesmo que por algumas horas, altera a percepção da 

paisagem, pois, de alguma forma, aquilo que concebemos como plano e distante se torna 

tridimensional e aparentemente tátil. É também vertigem, eu me movo, e o ambiente se 

move, a consciência repentina de estar flutuando entre mundos longe da terra firme. É 

também nepantla, esse estado de transição, onde a pessoa se sente perdida, deslocada. Mas, 

ao mesmo tempo, se apresenta dotado de fertilidade, possibilitando que as mudanças se 

gestem e que a pessoa possa se reimaginar a si mesma e ao mundo (Anzaldua 2002, 2016). 

Este ano começou com uma viagem de avião para Buenos Aires (Argentina), outra de 

volta a Santiago (Chile) e outra do Chile a Campinas (Brasil). O avião pousa em São Paulo, a 

voz de uma mulher anuncia que chegamos ao aeroporto de Guarulhos, em São Paulo. 

Quinta-feira, 20 de março de 2025: meu próprio diário de viagem. 

Na segunda-feira, 6 de maio, foi a primeira vez que li o nome das professoras Norma 

Silvia Trindade de Lima e Inês Ferreira de Souza Bragança, ambas da Faculdade de Educação 

da UNICAMP. Foi um professor amigo que me indicou seus nomes, informando que elas 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

trabalhavam com pesquisas narrativas (auto)biográficas, descolonialidade e feminismos. 

Antes desse e-mail, eu soube por diferentes fontes sobre o Programa Move La 

América/CAPES, uma iniciativa do governo brasileiro que, em 2025, busca fortalecer a 

internacionalização das universidades do país por meio de bolsas de estudo para alunos de 

mestrado e doutorado da América Latina e do Caribe. O programa oferece estágios, 

pesquisas, atividades de extensão e a possibilidade de cursar disciplinas em programas de 

pós-graduação em instituições brasileiras em áreas afins aos campos de formação. 

Como cheguei até aqui? (Suarez, 2016), por que a Faculdade de Educação e não a de 

Geociências? Eu me perguntava antes de chegar ao meu primeiro encontro com Norma e Inês. 

Eu me sentia estranha: outro país, outra língua, até mesmo outra disciplina. Mais tarde, 

aprendi que a educação ultrapassa as paredes da sala de aula e que o conhecimento não se 

encaixa nos limites rígidos das disciplinas. Que escolher este lugar não foi um erro, mas uma 

escolha profundamente situada: aqui, os afetos, as narrativas e as resistências se entrelaçam 

de outra maneira. Sem saber ao certo, escolhi o lugar perfeito. 

Reconheço e situo minha experiência como mulher latino-americana migrante, chilena 

vivendo no Brasil. Viver em outro país implica múltiplos deslocamentos, sejam eles 

linguísticos, corporais, epistêmicos, culturais, entre tantos outros desafios necessários para 

atravessar outros mundos; a necessidade de aprender uma nova língua para compreender o 

outro, de transformar os próprios códigos para ser compreendida, de colocar o corpo para 

habitar outros espaços. Migrar implica habitar o desconforto, mas ao mesmo tempo se 

apresenta como uma forma de resistência situada, de resiliência encarnada, de abertura para 

a beleza de outras histórias e uma mobilização para uma releitura crítica da própria trajetória 

(Grangeiro e Ribeiro, 2021). 

A partir dos feminismos descoloniais e situados, a experiência de ser estranha, sentir-

se estrangeira ou estar fora do lugar não é simplesmente uma sensação individual, mas uma 

experiência profundamente política, epistêmica e geográfica. Algumas feministas 

descoloniais, como Yuderkys Espinosa, María Lugones, Ochy Curiel ou Karina Ochoa, afirmam 

que as mulheres racializadas, migrantes, do sul global, muitas vezes habitam espaços que não 

foram pensados para elas. Mas esse “estar fora do lugar” se torna um potencial: permite 

questionar as lógicas hegemônicas, abrir brechas e criar conhecimentos a partir das margens, 

onde podemos inventar outras formas de habitar o mundo. A partir daí, os feminismos 



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
situados reivindicam a estrangeiridade como uma posição a partir da qual se pode olhar 

criticamente para as lógicas eurocêntricas da ciência e do conhecimento, tecendo outras 

narrativas e conhecimentos. 

Em que podemos te ajudar, Ayleen? As professoras me perguntaram. Eu contei a elas, 

em um portunhol meio desajeitado, sobre o doutorado em Geografia (linha cultural e 

histórica) que estou cursando na Universidade de Buenos Aires (Argentina) e sobre o tema 

da minha pesquisa. Além de me integrar aos seus grupos de estudo e pesquisa, aulas de 

graduação, pós-graduação e extensão, as professoras me propuseram fazer um diário para 

apresentar os resultados da minha pesquisa. 

Meu próprio diário? A proposta me pega de surpresa; sou uma mulher viajante que 

pesquisa diários de viagem de viajantes e que agora tem a possibilidade de começar seu 

próprio diário de viagem. 

Um diário pode ser sobre qualquer coisa, me lembro dessa frase que Maia Gattás 

Vargas disse tantas vezes no workshop “em estado de investigação”, que ministrou em sua 

bela casa em Chacarita, em Buenos Aires (Argentina), como ritual para encerrar o ano de 2023. 

Quantas memórias, espacialidades e temporalidades coexistem nos diários? Que escritos 

anteriores, indeléveis, sobrevivem quando criamos? (Gattás, 2023). Por meio de diversos 

processos criativos e utilizando ferramentas de nossos hábitos cotidianos, contextos sociais 

e políticos, além de nossa própria biografia, começamos a escrever nossos diários. Penso 

naquele que comecei a escrever enquanto ainda morava em Buenos Aires, aquele que contém 

os afetos que me atravessaram e horrorizaram quando Javier Milei foi eleito presidente da 

Argentina. Aquele que contém a fotografia do meu pai que desaparecia e reaparecia nos 

momentos em que eu precisava conversar com ele, uma espécie de acordo espectral e 

fantasmagórico que me permitia comunicar com ele. Onde o deixei? Tantas mudanças e 

itinerâncias que perdi a sua localização… 

Para Aira (2000), escrever é, no fundo, uma forma de organizar a experiência vivida, 

independentemente do quanto ela tenha sido transformada, reelaborada ou ressignificada 

ao longo do caminho. Como propõem Pezzato; Bragança e Rosa (2023), escrever um diário 

ultrapassa os limites do clássico “diário de campo” etnográfico, para se tornar um espaço 

aberto e poroso, onde se esbatem as fronteiras entre diário íntimo, de formação, de 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

investigação e de itinerância, sempre ao serviço dos sentidos, desejos e necessidades de 

quem escreve (Galzerani, 2004).  

Figura 2. Nuvens em Campinas 

 
Fonte: arquivo pessoal da autora, abril de 2025. 

Escrever, então, torna-se também uma prática de cuidado e sustentação, porque, 

nesse gesto de escrever, abre-se a possibilidade de reconfigurar a vida, a pesquisa e a própria 

formação em um percurso que é indissociável: viver-narrar-pesquisar-formar (Bragança, 2023; 

Pezzato, Bragança e Rosa, 2023; Lima, N., 2021; Oliveira, 2020; Bragança, 2018). Trata-se de 

uma perspectiva horizontal e dialógica, em que os sujeitos, juntamente com seus múltiplos 

outros, envolvem-se ativamente na trama do saber e da formação como um devir aberto 

(Faria e Bragança, 2025; Bragança, 2023; Guedes et al., 2021; Josso, 2002).  

Essa abordagem dos diários também dialoga com o que Faria e Bragança (2025) 

recuperam do pensamento freiriano: uma forma de narrar a experiência como prática 

transformadora. Na obra de Paulo Freire (2019, 2022), a escrita de si se entrelaça com a 

documentação de experiências pedagógicas e a escuta comprometida de itinerários 

coletivos, apostando em uma pedagogia narrativa que não separa o pensamento crítico da 

vida vivida. Nessa perspectiva ontológica, epistemológica, ética, política, estética e poética 

(Badaró et al., 2022; Suárez, 2022), contar histórias não é um ato separado da vida, mas implica 

um movimento narrativo no qual cada sujeito tece sua trama singular, conferindo sentido e 

transformação tanto à pesquisa quanto ao seu próprio aprendizado (Bragança, 2023, 2018; 

Larrosa, 2002). 

Além da acumulação de dados teóricos ou empíricos, o diário abre brechas na lógica 

acadêmica tradicional, permitindo imaginar e habitar outra academia, onde também os afetos 

e as experiências vividas durante os processos de vida-pesquisa-formação sejam 



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
reconhecidos e valorizados. Como apontam Badaró et al. (2022) e Faria (2023), essa 

possibilidade de outra academia implica revisar criticamente as formas como somos 

obrigados a narrar a experiência dentro dos marcos convencionais. 

Quando a reunião com Norma e Inês termina, sinto um nó na garganta. Dirijo-me a 

Norma e digo: “Norma, sinto muita vergonha do meu português... prometo que vou melhorar 

para que possamos nos comunicar melhor”. Ela me olha, sorri e responde com total 

honestidade: “Eu sinto muita vergonha de não falar espanhol”. Nós rimos. E, nesse riso 

compartilhado, a fronteira que a língua pretende impor se desfaz por um momento. Então eu 

choro. Choro porque compreendo que, embora não dominemos a língua uma da outra, há 

uma linguagem comum que já está em jogo: a do cuidado e do desejo de nos encontrarmos. 

Ao sair da Faculdade de Educação, levanto os olhos e vejo uma enorme cumulonimbus 

tingida de rosa pelos últimos raios de sol sobre Campinas. Em regiões tropicais e subtropicais, 

como essa, elas costumam se formar em tardes quentes, quando o aquecimento diurno e a 

alta umidade geram fortes correntes ascendentes de ar, dando origem a nuvens convectivas 

e possíveis tempestades. 

O calor é sufocante, mas algo nessa cena me abraça. Pela primeira vez, sinto que este 

território, embora ainda estranho, começa a me receber. Manter este diário de viagem-vida-

formação-pesquisa não é apenas um exercício metodológico, mas também um ato de 

desobediência epistêmica (Mignolo, 2010). 

Sexta-feira, 1º de maio de 2025: Topofilia. 

“[...] Os pais brancos nos disseram: eu penso, logo existo. A mãe negra 

dentro de cada um de nós — a poeta — sussurra em nossos sonhos: eu 

sinto, logo posso ser livre” (tradução nossa, Lorde, 1984: 38) 

Recordo claramente a primeira vez que li “Topofilia: um estudo sobre percepção, 

atitudes e valores em relação ao meio ambiente” de Yi-Fu Tuan (2007, 1974). Eu estudava 

geografia na Pontifícia Universidade Católica do Chile, por volta do ano de 2014. Até então, 

minha trajetória na disciplina tinha sido dominada por mapas, números, escalas e categorias 

que me faziam sentir deslocada. Ler Tuan foi uma revelação, um movimento que me permitiu 

compreender que os espaços não são apenas recipientes físicos, mas paisagens carregadas 

de sentidos, emoções e memórias. Assim, a relação que estabelecemos com os lugares, 

paisagens e territórios não é neutra nem objetiva, mas profundamente afetiva. Esse vínculo 

emocional é constitutivo da experiência espacial e, ao mesmo tempo, a torna possível: não 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

há como habitar sem sentir, sem ser atravessado pelo vínculo que tecemos com os espaços 

que transitamos. 

Sempre que começava a delinear uma pesquisa, me deparava com questionamentos 

que instalavam essa sensação de estar fora do lugar: “Isso não é válido. Não pode haver 

emoções em seu texto. Tem que ser rigoroso, científico”. Essa afirmação, que pretendia ser 

uma correção metodológica, colidia frontalmente com o que eu havia aprendido lendo Tuan 

e também com minha própria experiência de habitar a geografia. Como era possível que falar 

de emoções, afetos ou experiências fosse considerado um problema metodológico? Esse 

paradoxo não só me incomodava, mas também evidenciava as tensões e as fronteiras 

epistêmicas que ainda persistem na produção de conhecimento dentro de nossas disciplinas. 

Desde os feminismos descoloniais, essa dicotomia entre razão e emoção não é um 

detalhe menor, mas uma expressão profunda das lógicas coloniais que estruturaram 

historicamente o conhecimento e a vida (Lugones, 2014; Espinosa Miñoso, 2020). Como 

apontaram Quijano, Mignolo, Nelson Maldonado-Torres e Lugones, a 

modernidade/colonialidade se sustenta em diferentes dimensões interligadas: a colonialidade 

do poder, que organiza hierarquias sociais, raciais e econômicas; a colonialidade do saber, que 

impõe uma epistemologia eurocêntrica como única forma legítima de conhecimento; e a 

colonialidade do ser, que desumaniza e subalterniza formas de existência não hegemônicas. 

A estas, María Lugones (2014) propõe adicionar uma quarta dimensão: a colonialidade do 

gênero, que denuncia como o sistema moderno-colonial de poder impôs um regime de 

gênero binário, patriarcal e racista, desumanizando corpos racializados e dissidentes. Essa 

colonialidade do gênero não apenas sexualizou e animalizou mulheres negras e indígenas, 

como também apagou cosmologias, formas de parentesco e identidades sexogenéricas que 

escapam à norma heteropatriarcal ocidental. A imposição moderna-colonial de uma 

epistemologia que separa mente e corpo, razão e afeto, objetividade e subjetividade não só 

tem operado historicamente como um critério epistêmico, mas também como um dispositivo 

de silenciamento que exclui outras formas de conhecer, sentir e habitar o mundo. 

Audre Lorde (1984) e bell hooks (1994) enfatizaram como essa separação entre 

sentimento e razão sempre geraria um conhecimento mutilado ou incompleto e como 

reivindicar o ato de sentir poderia ser uma prática emancipatória e libertadora. Essa tensão 

não é estranha ao campo educacional: a sala de aula se configura como um espaço onde essas 



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
hierarquias epistêmicas se reproduzem, mas também como um lugar onde elas podem ser 

desafiadas. Nesse sentido, bell hooks afirma que a sala de aula continua sendo o espaço de 

possibilidade mais radical dentro da academia e que toda tentativa de construir uma 

educação crítica deve necessariamente considerar o papel da emoção na produção do 

conhecimento. 

6 de maio de 2025: Levando o medo para a sala de aula 

Eu me sento e respiro. Na sala de aula do Seminário de pesquisa II:  Educação em giras: 

festas, memórias e narrativas, Programa de Pós-graduação em Educação da Unicamp (PPGE), 

ministradoii no primeiro semestre do ano de 2025, todas as aulas começavam com algumas 

pessoas lendo o que as afetava e as marcava da aula anterior. Hoje, respiro e, pela primeira 

vez, peço espaço para falar e ler minhas reflexões.  

No curso interinstitucional “Abordagens narrativas (auto)biográficas de pesquisa e 

formação”, Inés Copello, professora do Uruguai, propôs o termo ecos e ressonâncias para se 

referir aos afetos, pensamentos, ideias e imagens que nos comoviam em cada aula. A partir 

daí, retomo essa ideia de falar sobre os ecos e ressonâncias que tive da última aula e, em geral, 

deste curso de pós-graduação na Faculdade de Educação: 

Primeiro Eco. Eu precisava respirar. Eu precisava escrever. Eu precisava falar. 

“Finalmente, escrevo porque tenho medo de escrever, mas tenho um 

medo maior de não escrever” (Anzaldúa, 2000: 232) 

Eu sentia medo. De falar minha língua, que hoje é o portunhol, tinha medo de não 

conseguir me expressar, de não encontrar as palavras, de não ser compreendida, por isso 

fiquei calada na maior parte das aulas. Mas hoje estou falando porque senti uma mudança na 

aula anterior, uma professora começou a aula cantando e abençoando a classe. Nunca tinha 

experimentado algo assim em uma sala de aula, afinal, a possibilidade de afeto na academia, 

na ciência e na disciplina geográfica foi negada tantas vezes durante minha formação 

universitária.  

A língua não é um mero instrumento de comunicação; é um território atravessado 

pelas marcas da colonialidade. Gloria Anzaldúa (2016, 2000) sustenta que a linguagem é uma 

fronteira viva, uma ferida aberta que evidencia as violências históricas do racismo, do 

colonialismo e do patriarcado. Falar “mal” uma língua hegemônica, como ela reflete a partir 

de sua experiência chicana entre o inglês e o espanhol, é ser lido como deficiente, ilegítimo, 

menor. Walter Mignolo (2017) afirma que a colonialidade do poder não se exerce apenas 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

sobre os corpos e os territórios, por meio de mapas, fronteiras ou museus, mas também sobre 

os saberes, os signos e as línguas.  

Mas, como aponta Anzaldúa, esse habitar a fronteira também é potência: é o lugar a 

partir do qual se gesta uma outra linguagem, feita de fragmentos, de traduções parciais, de 

silêncios e olhares, mas também de afeto, de desejos de encontro e de produção de saberes 

que transbordam as gramáticas coloniais.  

Eu me sentia desbordada pela língua, e escrever se tornou uma necessidade vital, 

como respirar (Mendonça, 2020). Compreendi que escrever a partir da margem, a partir do 

portunhol que habito, não era um erro, mas uma forma de existência, em termos da minha 

singularidade de habitar esse novo território/afeto, um movimento político e vital. Anzaldúa 

lembra que não devemos permitir que a tinta coagule em nossas canetas, e essa frase ressoa 

em mim como um chamado: escrever como forma de luta, como a criação de um espaço onde 

encarnar nossas memórias. 

Nesse sentido, escrever é também uma forma de respirar. Nesse contexto, reflito 

junto com Górska (2016) e Mendonça (2020) sobre o que significa respirar. Quem pode 

respirar? Por que apenas algumas vidas são respiráveis? Por que algumas existem em um 

ambiente que permite florescer, enquanto outras são sufocadas antes mesmo de nascer? 

Como afirmam Kathryn Gillespie e Patricia López (2015), vivemos imersos em economias da 

morte, em que certas vidas são cultivadas e protegidas, enquanto outras, racializadas, 

empobrecidas, descartadas, sacrificáveis, impossibilitadas de florescer. Não se trata apenas 

de um direito de cada membro da espécie humana, mas do vivo como um todo. Como aponta 

Mbembe (2003), em contextos que operam a necropolítica, certos corpos e populações são 

deliberadamente expostos à morte. Alguns são obrigados a respirar ar poluído para que 

outros possam respirar confortavelmente (Mbembe, 2020).  

Segundo Eco. Outras epistemologias e pluriversos. A importância da educação 
inclusiva e descolonial na sala de aula. 

 
Em um contexto marcado pela colonialidade do saber, do ser, do poder e de gênero, 

as experiências educativas inclusivas e descolonizadoras revelam-se refúgios para ouvir vozes 

e línguas historicamente silenciadas. Esses espaços ganham força ao abrir brechas na matriz 

eurocêntrica e ao serem pensados a partir de epistemologias que afirmam a pluriversalidade. 

Assumir a educação inclusiva a partir das epistemologias do Sul implica reconhecer 



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
conhecimentos deslegitimados pela racionalidade moderna e desligar-se das formas coloniais 

de produção de conhecimento. Como propõe Curiel (2019), retomando Stuart Hall, esse 

desenganche epistemológico pressupõe descentrar a modernidade como único horizonte 

epistêmico e abrir o pensamento a modos de conhecer negados pela colonialidade do saber. 

Esse compromisso interpela radicalmente a universidade e exige a transformação das 

práticas acadêmicas a partir de uma epistemologia encarnada, afetiva e situada (Mignolo, 

2017; Walsh, 2013).  

A partir de uma perspectiva inclusiva descolonial, Lima, N. e Lima, M. (2023) propõem 

que as práticas macumbísticas, entendidas como acervos culturais afro-brasileiros e não 

estritamente como práticas religiosas no sentido hegemônico, configuram outros modos de 

sociabilidade que reconfiguram a experiência educacional. Capoeiras, sambas, jongos e 

maracatus não são folclore, mas linguagens rituais e políticas que reinscrevem memórias e 

conhecimentos negados pela modernidade colonial. Essas formas de brasilidades 

(re)inventadas instauram (re)existências diante dos regimes de negação impostos pela 

violência colonial. As autoras as chamam de “gramáticas pluriversais” poderosas para ampliar 

os sentidos de pertencimento no território educacional e tensionar o projeto moderno-

colonial fundado no epistemicídio e na exclusão sistemática das cosmogonias afro-brasileiras. 

As macumbas não aparecem como exotismo ou metáfora, mas como saberes que 

reexistem desde a diáspora, trazendo axé, afeto e corporeidade. Ao assumir essa herança, 

como propõem Simas e Rufino (2018), desafia-se o cânone para fazê-lo gingar: desestabilizá-

lo, abri-lo a outros registros. Assim, a educação como território-terreiro se apresenta como 

um espaço simbólico, ético, estético e político, profundamente ritualizado, onde circulam 

conhecimentos e se encarnam ancestralidades (Simas e Rufino, 2018; Haddock-Lobo, 2021).  

Haddock-Lobo (2020) propõe a macumba como “ciência encantada” e filosofia radical 

que entrelaça conhecimentos e subverte os modos ocidentais de conhecer. O “cruzo”, 

elaborado por Simas e Rufino (2018), permite pensar metodologias de encruzilhada, na qual 

diferentes entendimentos do mundo se entrelaçam, tecendo possibilidades epistemológicas 

plurais. Reencantar, como aponta Haddock-Lobo, é invocar: uma prática de resistência e 

magia diante do desencanto moderno. 

A partir dessas geografias do saber, o candomblé aparece como comunidade 

educativo-formativa, território epistêmico onde as infâncias e juventudes afrodescendentes 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

podem se narrar, aprender e resistir. A menina de Oyá, presente na escola, mobiliza ventos 

de reencantamento e reconfigura a sala de aula como terreiro, como espaço de saber-vivência 

(Lima, M. e Lima, N., 2022). A escola e a universidade tornam-se assim lugares de 

(re)existência, onde se exercem perspectivas e práticas descoloniais e inclusivas que 

conjugam corpo e palavra, ancestralidade e futuro. 

As práticas educativas que acolhem essas epistemologias pluriversais estão 

comprometidas com a justiça cognitiva (Lima, N., 2021; Santos, 2019). O desafio não está em 

adaptar o que existe, mas em imaginar mundos educacionais onde cabem muitos mundos 

(Maldonado-Torres, 2019). 

Terceiro Eco. Sobre festas, vidas brincantes e o potencial da alegria. 
 
Em um país como o Brasil, marcado pela herança colonial, a festa não é apenas 

celebração: é também resistência, memória e criação de outros mundos possíveis. No 

Maranhão, a celebração encarna uma vitalidade que desafia as privações impostas pela matriz 

colonial e as violências de raça, classe e gênero. Ritmos, cantos, danças e rituais se entrelaçam 

em uma coreografia que transborda os dualismos impostos pela modernidade: sagrado e 

profano, morte e vida, cultura e natureza. A festa não é fuga nem evasão: é linguagem 

política, memória encarnada e afirmação de existência. 

Carlos Benedito (2015), ao falar da cultura do Maranhão, aponta que a festa assume 

um papel fundamental na construção da identidade e na resistência cultural dos povos 

afrodescendentes. Trata-se de uma política da alegria que afirma a vida diante do regime de 

dor que marcou os corpos racializados. Como propõe Pelbart (2003), é necessário distinguir 

entre o “poder sobre a vida”, que busca controlá-la, e a “potência da vida”, que escapa, 

resiste, se reinventa. Nas culturas brincantes do Maranhão, é esta segunda que se expressa: 

uma vitalidade que não se rende, que canta mesmo no luto e dança na tristeza. 

Ferreira e Varga (2018) aprofundam essa dimensão ao descrever o Bumba Meu Boi de 

Matraca do Maracanã como um “território existencial”, onde se atualiza uma estética da vida 

como resistência e reexistência diante do desencanto moderno. Lá, cada canto, cada dança e 

cada batida de tambor não apenas celebram: também trazem memória e denunciam a 

violência estrutural. A alegria, nesse contexto, não é ingenuidade nem evasão, mas um poder 

político: o brincar é uma forma de saber, uma forma de estar no mundo e de produzir sentido 

(Santos 2019; Ferreira e Varga, 2018; ).  



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
Ferreira (2022), ao refletir sobre o legado de Paulo Freire, insiste que a educação não 

pode ser separada da alegria de viver. Ela retoma a noção de amorosidade como dimensão 

ética-política profunda. Para Freire, o educador deve comprometer-se com o ato de ensinar 

com amor, ternura, coragem e esperança. Esse compromisso, transferido para o espaço 

festivo, adquire novas ressonâncias: ensinar e aprender com o corpo, em comunidade, com 

alegria. A festa pode assim ser educação, e a educação, festa. 

Figura 1. Nuvens em Campinas – Brasil. 

 
Fonte: arquivo pessoal da autora, junho-julho de 2025. 

 

Em momentos em que os discursos do medo e da morte buscam capturar o futuro, as 

perspectivas educacionais brincantes, amorosas e festivas tornam-se faróis. Elas nos lembram 

de que educar também pode ser dançar, que resistir é inventar novas coreografias para a vida, 

que a alegria não é um adorno, mas uma força política radical capaz de (re)encantar o mundo. 

E talvez a festa seja isso: um lembrete de que a vida continua. Um canto obstinado: 

continuamos aqui. Uma educação da ternura, da memória e do futuro. Um convite para pular, 

resistir e reexistir. 

Minha aula termina. Fecho o computador, estico os braços, tiro os sapatos e vou para 

o pátio. Deito-me de costas na grama e sinto o leve calor do sol de maio em minha pele. O céu 

está quase limpo, com apenas algumas nuvens brancas e finas passando lentamente por cima 

de mim. São nuvens cirrus, do latim cirrus, que significa “cacho” ou “tufo de cabelo”. 

SEGUNDA VOZiii 

Campinas, dias de junho de 2025.  

Teimar e festejar! A alegria é subversiva! Vamos celebrar!  

(Re)cordar e narrar com nossos amores e temores. Salve! 

Época de festas juninas. 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

Escrevo essas linhas com o coração bem apertado, mas esperançoso. A necessidade 

me trouxe ao computador, com o compromisso de rascunhar essa narrativa a fim de compor 

uma segunda voz. Mobilizo memórias, afetos e perspectivas que possam descortinar 

horizontes desejosos e potentes, afirmando a vida celebrada com alegria em processos 

educacionais inclusivos e descoloniais. 

Penso num título que possa anunciar o eixo de uma conversa. Relembro momentos  

em diferentes contextos formativos. Insisto em evocar: capoeira e inclusão na educação 

(Lima, N., 2016, 2019, 2021a, 2021b).  

Uma querida colega professora costuma dizer, e me disse na ocasião de meu concurso 

de livre docência: “A gente teima, né !... o que a gente quer é festa!” – sim! No sentido mais 

radical, vital e necessário à vida! A festa nos permite celebrar, (re)encontrar, transcender, 

revitalizar… Assim sendo, trata-se aqui da relevância (claro, em especial, para mim) de 

socializar estudos, projetos e perspectivas educacionais inclusivas descoloniais que vêm 

sendo tecidas no âmbito acadêmico, afetivo e macumbístico, em vários terreiros formativos, 

em especial, a capoeira, um bem cultural, patrimônio imaterial do Brasil e da Humanidade 

(Iphan, 2008, 2014). Evoco, desse modo, pertencimentos, afetos, festas, memórias coletivas, 

rituais, simbologias que encantam e (nos) reencantam (Lima, N., 2021b; Lima, M. e Lima, N., 

2022). É a partir desses terreiros, como sujeitos da experiência, que nosso pensamento se 

anima, desloca-se e dialoga com tantos outros, a fim de vislumbrar fazeres que eduquem em 

uma lógica inclusiva, pluriversal, não hegemônica, na qual possamos assumir e conviver com 

as diferenças (nossas e de outrem) e aprender com múltiplas vozes, percepções e corpos. 

O tempo e a experiência gestada na capoeira me possibilitaram acessar, conectar-me 

com o sentimento de pertencimento ancestral de matizes africanas, afrodiaspóricas, e que se 

tornaram um compromisso, uma obrigação ética, política e estética com o legado dos que 

vieram antes de mim. Essa consciência se materializa em toda a minha produção e trabalho 

na universidade, por meio do ensino, pesquisa e extensão universitária, atuando na formação 

de professores e pesquisadores numa perspectiva educacional inclusiva e descolonial (Lima, 

N., 2021a.).  

Sou professora universitária há 22 anos. Numa instituição pública, no interior de São 

Paulo, há 10 anos. Coordeno um coletivo de pesquisadores e pesquisadoras, e as muitas de 

nossas produções estão disponíveis em: https://educacaoemgiras.site. 

https://educacaoemgiras.site/


Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
Doutorei-me em Educação em 2003, na Unicamp. E, capoeirista há 35 anos, o tempo 

que moro em Campinas/SP.  

Com essa narrativa, desejo compartilhar afetos, experiências, mas, também, desejos 

que mobilizam os meus movimentos, meus intentos e toda a produção de conhecimento que 

vimos construindo, numa perspectiva que nomeio como Educação inclusiva descolonial, 

tendo a sua centralidade nas macumbas, aqui compreendida como acervo das práticas 

culturais e litúrgicas afro-brasileiras, em especial, a capoeira.  

Como professora na Faculdade de Educação, tenho compromisso com a formação de 

professores e pesquisadores, por meio do ensino, pesquisa e extensão universitária de modo 

indissociável.  

Pelo preâmbulo exposto, para o início de conversa, um texto preliminar: 

Saudações! 

Um convite à escuta. 

Peço licença aos meus mais velhos, os que vieram antes de mim e que abriram 

caminhos que hoje possibilitam estar onde estou aqui com vocês para dar início à festa, a 

celebração de uma conversa socializada a quem interessar e estiver disponível a escutar. 

Aproveito para (re)afirmar que as festas são celebrações importantes para comunidades e 

saberes de matrizes africanas. As festas são momentos ímpares de fortalecimento de 

vínculos, de laços, de afetos, de encontros, de partilhas que possibilitam atualização e 

salvaguarda de saberes e práticas de nossos e nossas ancestrais. 

Ancestrais são aqueles e aquelas que nos antecederam e que ressignificaram, 

reterritorializaram seus corpos, suas existências, seus rituais, recriando suas matrizes, 

constituindo um legado que reconhecemos como patrimônio imaterial afro-brasileiro.  

Gratidão por nos terem ensinado que a existência requer luta para afirmação, 

reconhecimento de ser e de nos movimentarmos incessantemente na vida, pela vida, com a 

força vital potencializada em coletivos, memórias e narrativas de comunidades que praticam 

saberes ancestrais. 

Salve a capoeira! Mas também os sambas, os candomblés, os maracatus e tantos 

outros terreiros educacionais e formativos que salvaguardam e atualizam acervos culturais 

em giras macumbísticas. 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

Um parêntese: a noção de terreiro, aqui, é entendida como saberes praticados em 

espaços formativos e de encantamento do ser . Como por exemplo: uma roda de capoeira, 

uma roda de samba, uma roda de jongo, um cortejo de maracatu... (Sodré, 2019 ; Simas e 

Rufino, 2018 ) 

Macumba: entendida no ensejo das culturas africanas em diáspora compulsória, 

acervo cultural afro-brasileiro (Hadoock-Lobo, 2021; Simas e Rufino, 2018) 

Dito isto, situo os estudos, pesquisas e projetos que vimos desenvolvendo no âmbito 

da pesquisa e da extensão e que reverberam em práticas pedagógicas ministradas, seja na 

graduação ou pós-graduação, orientadas pela perspectiva educacional inclusiva e descolonial. 

Isso significa que pensamos e movimentamos questionamentos, problematizações no que se 

entende como geopolítica do conhecimento, colonial, eurocêntrica, machista, racista. A 

geopolítica (colonial) do conhecimento envolve os modos e as concepções do que se 

entende, do que se legitima e por onde circulam os conhecimentos. 

Buscamos, empenhamos movimentos e processos de descolonização epistêmica, 

reconhecendo e criando frestas que permitam legitimar, afirmar a relevância das brasilidades 

como epistemes pluriversais. 

Por brasilidades, entendemos culturas produzidas no precário da vida, dada a 

subalternização historicamente instituída, a produção de ausências de gentes, saberes e 

comunidades que foram violentamente expropriadas, oprimidas pelo projeto societário 

colonial, que ainda vigora, por meio de nossas práticas, valores, dizeres, racismos etc. 

Sendo assim, a nós se impõe uma responsabilidade ética e política para com a vida. O 

direito à vida. Trabalhamos com a formação de professores e pesquisadores e, portanto, 

interessa, importa produzirmos frestas que criem condições de insurgências de gramáticas 

formativas, como chaves de compreensão de mundo que sejam plurais. Pluriversais! E não 

mais universais! E, sim, inclusivas e descoloniais! 

Na capoeira, aprendemos a nos deslocar. A ginga é o método fundamental. 

Deslocar é preciso! 

Deslocamentos, giros, giras, frestas… por outras éticas, estéticas, políticas formativas, 

amorosas de existências outras em seus modos de dizer, sentir, educar... gingar! Ginga 

menina/o, capoeira parada não dá! 



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
Educação inclusiva descolonial implica em deslocamento epistêmico e tantas outras 

dimensões implicadas. Descolonizar é poder dizer, escutar, sentir, estar, amar, educar, jogar 

de outros e muitos modos.  

Educação em giras:  njira  = caminhos.  

Giras... encontro, encanto, comunidade, narrativa, memória coletiva, salvaguarda,... 

caminhos possíveis... pertencimentos... propostas, projetos, experimentações... 

Capoeira e inclusão na educação! 

Por fim, em síntese: busco ampliar e/ou deslocar a noção de inclusão na formação de 

professores. Problematizo a hegemonia de uma geo-corpo-política de conhecimento, ainda, 

fortemente eurocêntrica e colonial, muito presente nas referências que orientam as 

licenciaturas, reiterando processos de subjetivação, percepções, práticas e efeitos políticos 

de subalternização, invisibilidade e descrédito de comunidades formativas de saberes, 

gentes, e práticas afrodiaspóricas – afro-brasileiras. Como recorte, destaco a capoeira, em 

razão de um sentimento de pertencimento e consciência ancestral tecidos em cruzos, 

diaspóricos e transatlânticos, de matizes africanas. Caras são as noções de: experiência, 

colonialidade, macumba, gira, cruzo e encruzilhada, perspectivando a potência formativa e 

inclusiva de epistemes plurais, necessárias a formação de professores, dado o 

reconhecimento ontológico e afirmação de direitos constitucionais de todas as pessoas, em 

especial de gentes e comunidades que ainda sofrem as mazelas e perversidades de um 

projeto civilizatório escravocrata, colonial, racista, patriarcal e capitalista. 

Fica o convite a quem interessar: visitar o blog educacaoemgiras. on-line. 

Reflexões finais 

Nesta experiência formativa coconstruída com Norma e Inês, refletimos sobre como a 

educação pode ser um ato de cura, de reparação, de insurgência. Que ensinar também é 

cuidar, cantar, abraçar, ouvir e mostrar vulnerabilidade. Que investigar pode ser chorar, rir, 

duvidar, lembrar e, sobretudo, respirar. Que o conhecimento também pode brotar do medo 

e de outras emoções.  

Talvez seja disso que se trata a vida: encontrar, em meio ao caos, as fissuras por onde 

outros mundos se infiltram. Mundos que já estão aqui, esperando que aprendamos a vê-los, 

a ouvi-los, a habitá-los com outros ritmos, outras linguagens, outras formas de estar juntas no 

tempo e no território. 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

Estar aqui, nesta Faculdade, não foi um erro. É um ato profundamente situado e 

político. Porque a educação não vive apenas nas salas de aula. Ela vive nos afetos, nas 

narrativas, nas resistências que se tecem diariamente. Os conhecimentos não cabem nos 

limites rígidos das disciplinas, o conhecimento transborda, desloca-se, reconfigura-se quando 

nos permitimos habitá-lo a partir de outros corpos e outras geografias. 

A educação inclusiva descolonial, quando enraizada no amor, torna-se uma forma de 

habitar a sala de aula como um espaço-refúgio, onde são acolhidos os corpos feridos, as vozes 

silenciadas e as memórias negadas. Recuperar o poder do salto, do canto e do tambor, como 

fizeram os povos da capoeira, do Maranhão no Bumba Meu Boi, e tantos outros… é abrir uma 

fenda no desencanto moderno-colonial. 

Para que essa transformação seja possível, é indispensável que as práticas educativas 

e curriculares sejam problematizadas a partir da perspectiva inclusiva e da pluriversalidade, 

incorporando o complexo de outras epistemologias. Nesse sentido, a justiça social está 

intrinsecamente ligada à justiça cognitiva, o que torna urgente compreender e tensionar a 

hegemonia de uma geopolítica do conhecimento colonial, racista e eurocêntrica que ainda 

estrutura grande parte da educação. 

Este ensaio foi um exercício de pesquisa-vida, uma forma de escrever com o corpo e 

com o mundo. Uma constelação de memórias e afetos compartilhados. Que as palavras aqui 

tecidas sirvam não como um encerramento, mas como um limiar para novas perguntas, para 

outras educações que estão por vir. Que a educação, então, também seja isso: um rito de 

passagem para um mundo onde cabem muitas escritas, corpos, vozes e cânticos. 

 Referências  

AIRA, César. Particularidades absolutas. El Mercurio (Santiago), 29 out. 2000, p. E8–E9.  

ANZALDÚA, Gloria. Now let us shift... the path of conocimiento, inner work, public acts. In: 
KEATING, Ana Louise (ed.). This bridge we call home: radical visions for transformation. New 
York: Routledge, 2002. p. 540-578. 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: la nueva mestiza. Madrid: Capitán Swing Libros, 
2016. 

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro 
mundo. Revista Estudos Feministas, v. 8, n. 1, p. 229-236, 2000. 

BADARÓ, Felipe; RODRÍGUEZ, Elena; COPELLO, María Inés. Somos y queremos ser academia, 
pero Outra: La elaboración de la tesis de Nená como ejemplo. Revista Fermentario, v. 16, n. 1, 
p. 70–91, 2022. 



Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
BENEDITO, Carlos. Memória e identidade nas culturas do Maranhão. In: PAPETE. Os senhores 
Cantadores, Amos e Poetas do Bumba Meu Boi do Maranhão. Ipsis Gráfica e Editora: São Luís, 
2015. (p. 29 – 31). 

BRAGANÇA, Inês Ferreira de Souza. Memoriais em contextos de formação e pesquisa: 
abordagens narrativas e (auto)biográficas. Linhas Críticas, Brasília, v. 29, e47919, 2023.  

BRAGANÇA, Inês Ferreira de Souza. Pesquisaformação narrativa (auto)biográfica: trajetórias 
e tessituras teórico-metodológicas In: ABRAHÃO, Maria Helena Menna Barreto; CUNHA, 
Jorge Luiz; BÔAS, Lúcia Villas. Pesquisa (auto)biográfica: diálogos epistêmicos-
metodológicos. Curitiba: CRV, 2018, v.1, p. 65-81.  

CURIEL, Ochy. Construindo metodologias feministas desde o feminismo decolonial. In: MELO, 
Paula Balduino de; et al. (Org.). Descolonizar o feminismo. Brasília: Instituto Federal de 
Educação, Ciência e Tecnologia de Brasília, 2019. p. 32-51. 

ESPINOSA MIÑOSO, Yuderkys. De por qué es necesario un feminismo descolonial: 
diferenciación, dominación co-constitutiva de la modernidad occidental y el fin de la política de 
identidad. Solar: Revista de Filosofía Iberoamericana, Bogotá, v. 12, n. 1, p. 141-171, 2020. 

FARIA, Juliana Batista. Um convite à escrita de narrativas pedagógicas. Pró-Professor, v. 2, n. 
1, 2023. 

FARIA, Juliana Batista; DE SOUZA BRAGANÇA, Inês Ferreira de Souza. Documentação 
narrativa de experiências pedagógicas: a tematização como trabalho hermenêutico da 
pesquisa. ETD - Educação Temática Digital, v. 27, 2025, e025011.  

FERREIRA, Dulce. Paulo Freire: 100 anos de uma vida que nos inspira a viver. In: FERREIRA, 
Dulcinéia de Fátima; MACHADO, Raimunda Nonata da Silva (Orgs.) Centenário de Paulo 
Freire: dialogicidade e educação entre lutas e amorosidades. São Luís: EDUFMA, 2022. p. 15-
24. 

FERREIRA, Dulcinéia de Fátima; VARGA, Istvan Van Deursen. Cultura popular e processos de 
subjetivação: em busca de linhas de vida . Laplage em Revista (Sorocaba), vol.4, n.1, jan.-abr. 
2018, p.67-80. ISSN:2446-6220. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. Notas 
de A. M. A. Freire. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2022. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2019. 

FREIRE, Paulo. Professora sim, tia não: cartas a quem ousa ensinar. 10. ed. São Paulo: Olho 
d’Água, 1997. 

GALZERANI, Maria Carolina B. Memória, história e (re)invenção educacional: uma tessitura 
coletiva na escola pública. In: MENEZES, Maria Cristina (Org.). Educação, memória, história: 
possibilidades, leituras. Campinas: Mercado das Letras, 2004. p. 287-330. 

GATTÁS, Maia. En estado de investigación. Taller artístico, Buenos Aires, diciembre de 2023. 

GILLESPIE, Kathryn; LOPEZ, Patricia. Introducing economies of death. In: Economies of Death. 
London: Routledge, 2015. p. 1-13. 

GÓRSKA, Magdalena. Why breathing is political. Lambda Nordica, v. 26, n. 1, p. 109-117, 2021. 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

GRANGEIRO, Danise.; RIBEIRO, Tiago. A experiência epistolar de investigadores narrativos: 
conversando e cartografando vidas, biografias e existências. Pontos de Interrogação: Revista 
de Crítica Textual, Alagoinhas: Universidade do Estado da Bahia (Uneb), 2021. 

GUEDES, Adrianne Ogêda; RAMALLO, Francisco; RIBEIRO, Tiago. La conversación íntima de la 
narrativa en la educación: expansión (auto)biográfica y diversidad cromática de los relatos. 
Educação Unisinos, São Leopoldo, v. 25, e22291, 2021.  

HADDOCK-LOBO, Rafael. Encruzilhadas Filosóficas: Outros Caminhos Para Uma Filosofia 
Popular Brasileira. [Syn]Thesis, Rio de Janeiro, v. 14, n.3, p. 130-141, set./dez. 2021. 140 
Cadernos do Centro de Ciências Sociais da Universidade do Estado do Rio de Janeiro. 

hOOKS, bell. Teaching to transgress: Education as the practice of freedom. New York: 
Routledge, 1994. 

INGOLD, Tim. Being alive: essays on movement, knowledge and description. London: 
Routledge, 2011. 

IPHAN. Disponível em http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/66/. Acesso em dez.2026. 

JOSSO, Marie-Christine. Experiências de vida e formação. Petrópolis: Vozes, 2002. 

LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Tradução de Wanderley 
Geraldi. Revista Brasileira de Educação, v. 19, jan./fev./mar./abr. 2002, p. 20-28. 

LORDE, Audre. Sister outsider: Essays and speeches. Berkeley: Crossing Press, 1984. 

LIMA, Norma Silvia Trindade de; LIMA, Mariana Semião. Rasuras e perspectivas 
macumbísticas para uma educação infantil inclusiva e antirracista. ZERO-A-SEIS 
(FLORIANÓPOLIS). v.25, p.409 - 428, 2023.  

LIMA, Mariana S.; LIMA, Norma Silvia T. de. A menina de Oyá: contribuições decoloniais e 
inclusivas ao ambiente escolar. Poiésis, v. 16, n. 29, p. 183-201, 2022. 

LIMA, Norma Silvia Trindade. Inclusão escolar e pertencimento, cruzos a partir da experiência: 
capoeira e decolonialidade. In: MANTOAN, Maria Teresa Égler; LANUTI, José Eduardo de 
Oliveira Evangelista (orgs.). Todos pela inclusão escolar: dos fundamentos às práticas. 
Curitiba: CRV, 2021a. p. 121-129. 

LIMA, Norma Silvia Trindade. Capoeira em diáspora: capturas, insurgências e (re)existências 
por uma educação decolonial e inclusiva. PERSPECTIVA, Florianópolis, v. 39, n 4 p. 01-17, 
out./dez. 2021b 

LIMA, Norma Silvia Trindade; MENDES, Jackeline Rodrigues; FERNANDES, Renata Sieiro. 
Capoeira e Educação: pelo movimento, pelas narrativas e pela experiência. Educação, Ciência 
e Cultura. v. 25, n. 2, 2020. p. 319-334. Disponível em: 
https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/Educacao/article/view/5499.  

LIMA, Norma Silvia Trindade. Capoeira: interfaces na educação e cultura. In SPIGOLON, Nima 
I.; NETO, Nicola José Frattari; ATAIDE, Patrícia Costa; CASTRO, Rosa Betânia Rodrigues de. 
(orgs.). Tambores, Urucuns e Enxadas: práticas e saberes contribuindo para a formação 
humana. Ituiutaba: Barlavento, 2019. p. 248-261 

http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/66/
https://educacaoemgiras.site/
https://educacaoemgiras.site/


Ecos e Ressonâncias de uma escritura a duas vozes: 
afetos, epistemologias e territorialidades outras em uma experiência formativa do Sul 

 
LIMA, Norma Silvia Trindade de. ODE À CAPOEIRA: “além” mar, entre mundos e tambores. In 
MANTOAN, Maria Teresa Eglér (org.). Miscelâneas. Campinas: SP. UNICAMP/BCCL, 2016. 
p.167-18.  

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, n. 3, 
p. 935-952, 2014. 

LUTGENS, Frederick K.; TARBUCK, Edward J. The atmosphere: an introduction to meteorology. 
12. ed. New York: Pearson, 2013. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas 
noções básicas. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; 
GROSFOGUEL, Ramón. (Orgs.) Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2019. p. 27-53. 

MBEMBE, Achille. O direito universal à respiração. N-1 Edições, v. 20, p. 1-13, 2020. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Public Culture, v. 15, n. 1, p. 11-40, 2003. 

MENDONÇA, Viviane Melo de. Mas tinha que respirar - o vivido em tempos de sufocamento. 
Em: SOUZA, G. T.; MELO, T. M. P. C.; SILVA, V. A. S. (Orgs.). O tabuleiro das (im)pertinências: 
ciências humanas e ciências de dados: aproximações. Uberlândia: Navegando, 2020. v. 1, p. 1-
104. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción. 3. ed. Barcelona: Ediciones 
Península, 2013. 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais, São Paulo, v. 32, n. 94, e329402, 2017. DOI: 10.17666/329402/2017.  

MIGNOLO, Walter D. Desobediencia epistémica: retórica de la modernidad, lógica de la 
colonialidad y gramática de la descolonialidad. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2010.  

OLIVEIRA, Liliam Ricarte de. “Me ajuda a olhar”: nar-rativas e experiências de uma professora 
de edu-cação infantil em (trans)formação com a escrita. 2020. 273 f. Dissertação (Mestrado 
Profissional em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Edu-cação. Universidade 
Estadual de Campinas, Campinas, 2020. 

PELBART, Peter Pal. Poder sobre a vida, potência da vida. Lugar Comum, n. 17, p. 33-43, 2003. 

PEZZATO, Luciana Maria; BRAGANÇA, Isabelle França de Souza; ROSA, Cássia Pires. 
Memórias, escritas e diários em pesquisaformação. Revista Brasileira de Pesquisa 
(Auto)biográfica, [S. l.], v. 8, n. 23, p. e1109, 2023.  

SANTOS, Vanessa Soares dos.  Cultura popular e o modo de vida brincante: costurando linhas 
de vida. Dissertação (Dissertação de Mestrado em Educação) - UFSCar -Sorocaba, SP, 2019. p. 
124 - 170.    

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luis. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. Rio de 
Janeiro: Mórula, 2018. 

SUAREZ, D. Los paisajes que pintamos y habitamos. La investigación narrativa como opción 
ontológica, epistemo-política-estética. Coloquio Internacional Universitat de Barcelona, 
Barcelona, España, 16 mar. 2022. 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p. 1-24                      https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

 

SUAREZ, D. H. Escribir, leer y conversar entre docentes en torno de relatos de experiência. 
Revista Brasileira de Pesquisa (Auto)Biográfica, v. 1, n. 3, p. 480–497, 2016. 

SODRÉ. Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro brasileira. 3ª.Ed. Rio de Janeiro: 
Mauad X, 2019. 

TUAN, Yi-Fu. Topofilia: un estudio de percepciones, actitudes y valores sobre el medio 
ambiente. Madrid: Editorial Melusina, 2007. ISBN 978-84-96614-17-8. 

WALSH, Catherine (Org.). Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, (re)existir 
y (re)vivir. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2013. 

 
Site 
Educação em giras descoloniais e inclusivas. Disponível em:  https://educacaoemgiras.site. 
Acesso em dez.2026. 
 
Notas 

 
i Autora Ayleen Fernanda Martínez Wong 
ii Professora responsável: Profa. Dra. Norma Silvia Trindade de Lima/Unicamp/SP e professoras 
colaboradoras convidadas: Profa. Dra. Viviane Mendonça, Universidade Federal de São Carlos/SP, 
Profa. Dra. Dulcinéa Ferreira, Universidade Federal do Maranhão/MA, Profa. Dra. Mariana Semião de 
Lima, Rede de Ensino Municipal de Vinhedo/SP e do Coletivo Educação em giras descoloniais e 
inclusivas/PPGE/Unicamp/SP. 
iii Autora Norma Silvia Trindade de Lima 
 

 
Sobre as autoras 
 
Ayleen Fernanda Martínez Wong 
Geógrafa pela Pontifícia Universidade Católica do Chile e doutoranda em Geografia pela 
Universidade de Buenos Aires (UBA). É membro do grupo de estudos “Cultura, Natureza e 
Território” (UBA). Suas áreas de interesse articulam humanidades ambientais, geografia 
cultural e histórica e geografias mais-que-humanas. Recentemente concluiu um estágio 
doutoral na Unicamp (Brasil), sob a orientação de Norma Silvia Trindade de Lima e Inês 
Ferreira de Souza Bragança.  
Email: aemartinez@uc.cl     Orcid: https://orcid.org/0009-0003-8189-9045 
 
Norma Silvia Trindade de Lima 
Professora livre docente na Faculdade de Educação da Universidade Estadual de 
Campinas/SP; Departamento de Ensino e Práticas Culturais e Programa de Pós-graduação em 
Educação, coordenadora do Coletivo de pesquisa, ensino e extensão Educação em Giras 
descoloniais e inclusivas, Grupo de pesquisa Educação, Linguagem e Práticas Culturais. 
Mestre e Doutora em Educação pela Unicamp/SP (2003) e Pós-doutora pela UFRJ/PPGBIOS, 
linha de pesquisa Filosofia Popular Brasileira, Laboratório Encruzilhadas Filosóficas (2023).  
Email: normatl@unicamp.br   Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6728-4675 
 
Recebido em: 21/07/2025 
Aceito para publicação em: 17/12/2025 

https://educacaoemgiras.site/
https://educacaoemgiras.site/
https://educacaoemgiras.site/
https://educacaoemgiras.site/
https://educacaoemgiras.site/
mailto:aemartinez@uc.cl
https://orcid.org/0009-0003-8189-9045
mailto:normatl@unicamp.br
https://orcid.org/0000-0001-6728-4675

