
                                              

 

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                        ISSN: 2237-0315  
Dossiê: Experiências instituintes de pesquisa e formação docente:  

diálogos latino-americanos  

Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latino-
americanas 

Experiencias de Internacionalización en la Formación Docente: Confluencias Afro-

latinoamericanas  

 

Danusa Tederiche Borges de Faria 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) 

São Gonçalo-Brasil 
Mairce da Silva Araujo 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) 
São Gonçalo-Brasil 

Sheila Martins dos Santos 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) 

São Gonçalo-Brasil 

Resumo 
Este artigo aborda experiências de internacionalização de professoraspesquisadoras latino-americanas 
na formação docente, com foco nas confluências afro-latino-americanas. A partir de vivências em 
intercâmbios acadêmicos e eventos formativos, busca-se refletir sobre processos formativos 
interculturais e decoloniais. Com base nos estudos (auto)biográficos e nas escrevivências,exploram-
se experiências que valorizam a partilha de saberes, o fortalecimento das raízes culturais e as histórias 
de vida como formas de resistência ao apagamento de populações negras na América Latina. Destaca-
se o papel da oralidade, da memória e da escrita na preservação e afirmação identitária, 
especialmente, nas trajetórias de mulheres negras ativistas e educadoras. 
Palavras-chave: Confluência; Internacionalização; Formação Docente 
 

Resumen 
Este artículo aborda experiencias de internacionalización de profesoras-investigadoras 
latinoamericanas en la formación docente, con énfasis en las confluencias afro-latinoamericanas. A 
partir de vivencias en intercambios académicos y espacios formativos, se reflexiona sobre procesos 
formativos interculturales y decoloniales. Desde los enfoques (auto)biográficos y las escrevivências, 
se exploran experiencias que valoran el intercambio de saberes, el fortalecimiento de raíces culturales 
y las historias de vida como formas de resistencia al borramiento histórico de poblaciones negras en 
América Latina. Se destaca el rol de la oralidad, la memoria y la escritura en la preservación y 
afirmación identitaria, especialmente en las trayectorias de mujeres negras activistas y educadoras. 
Palabras clave: Confluencia; Internacionalización; Formación docente 

 

  

 

 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

 

Introdução 

“Quando a gente confluencia, a gente não deixa de ser a gente, a 
gente passa a ser a gente e a outra gente - a gente rende.”. 

                                                               (Bispo, 2023, p.15) 

Este artigo propõe um diálogo entre epistemologias emancipatórias e interculturais, 

articulando estudos (auto)biográficos e escrevivências (Evaristo, 2008) como perspectivas 

teórico-metodológicas. Entendemos a pesquisa e à docência como espaços 

investigativoformativosi, onde a partilha de experiências entre pares ressignifica a formação 

docente. Com Antônio Bispo, questionamos o pensamento colonial e buscamos práticas 

educacionais emancipadoras. Inspiradas por Miriam Gomes e Conceição Evaristo, valorizamos 

as narrativas de vida como caminhos para saberes outros, voltados à transformação social. 

Inspiradas em Freire, de que somos sujeitos sempre em formação (1996) e no filósofo 

quilombola, Nego Bispo, de que o saber cresce quando se compartilha, socializamos, no 

presente artigo, experiências por nós vividas, no contexto da formação docente entre pares 

latino-americanos, com a intenção de compartilhar nossas reflexões sobre processos 

formativos interculturais e decoloniais, contribuindo para o alargamento de tais discussões 

no campo da formação.    

Ao narrar a experiência, buscamos na memória o que nos atravessou, como diz 

Larrosa (2014), de forma que, além “de favorecer o processo de autoconhecimento, [a 

narrativa] permite que se produza conhecimento sobre si e sobre o outro, sendo esta, uma 

forma de compreensão da experiência humana” (Faria; 2021), e de construção social da 

realidade. 

Nas duas experiências, por nós selecionadas para essa discussão, damos a ver nosso 

modo de fazer pesquisa, que não trabalha com a lógica da coleta de dados, mas sim na 

perspectiva de produção dos mesmos, gerando um texto em construção permanente, que 

“não é apenas uma forma final de registro, mas um recurso privilegiado também de produção 

de dados e de açãoreflexão em busca do conhecimento possível para iluminar a compreensão 

sobre o que se pesquisa (Prado, Soligo; Simas, 2014)”. 

A primeira experiência refere-se à participação de uma das autoras no evento “El Día 

Karambenor – sabores y sonidos de la cultura senegalesa”, como parte do doutorado-

sanduíche, em Buenos Aires, na Argentina, a partir do Edital Nº 6/2024, do processo Nº 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

23038.007616/2023-84 da CAPES, que proporcionou um mergulho na cultura cabo-verdiana 

por meio de comidas, músicas e danças típicas. 

A segunda experiência tem como cenário parte do processo vivido pelas três autoras 

no X Encuentro Iberoamericano de Colectivos y Redes de educadoras y educadores que 

investigan desde la escuela y la comunidad para la emancipación, que aconteceu em Salta, 

Argentina, de 5 a 10 de agosto de 2024.  

Ambas as experiências relatadas nesse artigo foram vividas no contexto de 

internacionalização, movimento incentivado pela Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (CAPES) e incorporado à política institucional do Programa de Pós-

Graduação ao qual estamos vinculadas. Essa política tem-se concretizado por meio de 

parcerias e convênios com universidades e centros de pesquisa da América Latina, África e 

Europa. Dentre as ações desenvolvidas, destaca-se a inserção em redes e projetos 

internacionais de pesquisa e formação, fortalecendo diálogos com universidades e 

instituições de pesquisa, mas também com movimentos sociais organizados, tais como as 

redes e coletivos docentes.  

É nesse contexto que se inscrevem as experiências aqui abordadas, que ampliam 

nossas lentes sobre processos formativos entre pares. Em especial, destacamos nossa 

interlocução com a Red Iberoamericana, com ênfase na segunda experiência, vivida durante 

o X Encuentro Iberoamericano de Colectivos y Redes de educadoras y educadores que 

investigan desde la escuela y la comunidad para la emancipación, realizado em Salta, 

Argentina. 

As narrativas produzidas, a partir de tais experiências, evocaram confluências latino-

americanas que nos convidavam a compreensões outras não apenas sobre nosso próprio 

processo formativo, como também sobre a construção social de uma realidade latino-

americana. Confluências que se colocavam de forma mais contundente a partir do diálogo 

com duas intelectuais ativistas que foram inspiradoras para nós: Miriam Gomes, professora 

ativista negra argentina e Conceição Evaristo, pesquisadora e expoente da literatura negra 

brasileira. 

Confluências latino-americanas no diálogo entre pares 

Um rio não deixa de ser um rio porque conflui com outro rio. Ao contrário: ele passa 
a ser ele mesmo e outros rios, ele se fortalece. Quando a gente confluencia, a gente 
não deixa de ser a gente, a gente passa a ser a gente e outra gente. A confluência é 
uma força que rende, que aumenta, que amplia” (Bispo, 2023, p. 4-5) 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

No livro "A terra dá, a terra quer" (2023), Nêgo Bispo aborda a confluência de saberes 

ao destacar a importância de integrar conhecimentos tradicionais quilombolas com outras 

formas de saber. Ele enfatiza que essa fusão não implica perder a identidade cultural, mas 

fortalece e enriquece as comunidades. Ao compartilhar vivências e tecnologias originárias, 

ele propõe a contracolonização como uma estratégia para quebrar sistemas opressores de 

maneira circular. Essa abordagem promove uma sustentabilidade orgânica, alinhada com os 

ritmos naturais da vida. É um convite a uma reflexão mais profunda sobre a maneira como 

nos relacionamos com a terra e com os outros, e sobre como os saberes ancestrais podem 

contribuir para a confluência de conhecimentos, não como uma simples junção, mas como 

uma estratégia de resistência e afirmação de nossas existências. Bispo enfatiza que a troca 

de saberes não deve ser uma via de mão única, mas uma troca que ultrapassa fronteiras, 

estabelecendo um vínculo genuíno entre nós. 

  Refletir sobre nossas experiências de formação docente com pares latino-

americanos tem nos aproximado das reflexões de Nêgo Bispo. Com o filósofo quilombola, 

aprendemos, a partir de sua crítica ao colonialismo, vislumbrar a proposta de uma perspectiva 

contracolonial, centrada na confluência como forma de ser. Esse exercício nos ajuda a 

compreender mais profundamente a realidade brasileira e latino-americana — nossa Pátria 

Grande, como nomeada por José Martí.  

No diálogo entre nossas experiências com Miriam Gomes e Conceição Evaristo 

buscamos “compreender o que faz o colonialista pensar como pensa e como devemos pensar 

para não nos comportarmos como ele” (Bispo, 2018, p. 4). Neste exercício, que Bispo propõe, 

temos buscado junto com docentes de coletivos e redes latino-americanos/as pensarfazer 

uma Pedagogia contracolonizadora, tecida por vivências, saberes, tecnologias dos povos 

colonizados em seus movimentos de resistir para (re)existir. Sentidos que transparecem na 

narrativa que contextualiza a primeira experiência com a qual dialogaremos. 

A raiz como memória e vida 
Cheguei em terras portenhas, imigrante, brasileira, latino-americana. Cheguei 
tateando possibilidades, com anseios pelas descobertas sobre o que encontrar, 
quem encontrar. Que Argentina me espera?  
Nas minhas bagagens trazia expectativas, uma pesquisa encaminhada, um 
compromisso coletivo com a formação docente. Trazia também minhas raízes, 
minhas memórias, minha raiz como memória e vida. Com essa bagagem fui aos 
encontros...  
Pelas calles  
Entre arboles  
Por el parques e las plazas  
En la plaza.... monumento de luta e resistência  



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

Mães de mayo...Plaza de Mayo  
Um movimento  
AFROARGENTINO  
Um grupo se organizava para uma marcha  
Era 8 de novembro de 2024, dia marcado para a marcha contra o racismo, a 
discriminação, a xenofobia. Contra os discursos de ódio e pelos direitos humanos.  
No entorno, homens fardados, imposturados como quem estivesse preparado para 
um campo de batalhas, mas essa luta não era deles, nem sobre eles, mas por causa 
deles. Reconheci o sonido, toques de tambor que me remetiam algo familiar dos 
carnavais brasileiros. Fomos em direção e lá estavam. Um povo argentino, uma 
Argentina enegrecida a qual desconhecia, a qual não havia encontrado enquanto 
caminhava....   
Pelas calles  
Entre arboles  
Por el parques e las plazas de Palermo.  
Que Argentina era essa que eu desconhecia?  
Me senti atravessada, transbordada, afetada para conhecer a Argentina que agora 
se apresentava.  
Passaram alguns dias e outros encontros surgiram nessa experiência de estudante 
em intercâmbio. Em um desses encontros comentei sobre esse acontecimento. A 
marcha afro argentina. Quando me foi feito o convite.  
Você gostaria de ir a um almoço senegalês?  
Existe um grupo de Cabo-verdianos aqui na província de Buenos Aires que fazem 
eventos para manter suas raízes como memória e vida e no dia 24 de novembro 
será realizado um almoço Karambeñor com danças e músicas típicas senegalesa. De 
pronto aceitei o convite.  
Imigrante, brasileira, latino-americana chego ao local agendado. Uma associação 
Paraguaia que cedia seu espaço para um evento de propagação da cultura 
senegalesa.   
Éramos 4 brasileiras, imigrantes em solos argentinos, vivendo uma imersão na 
cultura senegalesa em um espaço pertencente aos paraguaios. Uma confluência 
afro-latinoamericana que nascia do diálogo e do intercambiar de experiências, 
tradições, culturas e saberes.  
Daquele encontro queria poder narrar  
As cores  
Os sons  
Os cheiros  
Os sabores  
Talvez apenas pudesse dizer que conheci uma Argentina outra, uma Argentina   
De mucho color  
Con sonido de tambor  
con olor a resistencia  
con sabor a alegría  
pero sobre todo con la raíz como memoria y vida 
K' tcheu cor  
K' som de tambor  
K' tcher d' resistencia  
K' sabor e ligría  
Ma també k' raíz moda memoria e vida.ii  (Diário de memórias de Danusa Tederiche, 
2024) 

De pronto, emana dos versos da narrativa os atravessamentos da autora diante de 

uma Argentina outra, desconhecida, até então, uma Argentina enegrecida, a Argentina das 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

margens, das províncias, suscitando questões que traziam confluências afro-argentinas, 

extensivas a processos vividos junto a outros pares latino-americanos/as.   

A narrativa nos convida a olhar para a experiência tomando como mirada as 

confluências afro-latino-americanas. Os afetamentos provocados na autora pela marcha 

contra o racismo, a discriminação, a xenofobia, os discursos de ódio e pelos direitos 

humanos, confluem para um mergulho na cultura cabo-verdiana, que coloca em cena uma 

Argentina enegrecida.  

Vale ressaltar que tal evento ocorreu na sede da associação paraguaia, localizada em 

Chile 1769 - Caba, outra região periférica de Buenos Aires – Argentina, espaço também 

conquistado por imigrantes paraguaios que se colocam com objetivos semelhantes aos dos 

imigrantes cabo-verdianos, ou seja, manter suas raízes como memória e vida, suas 

identidades. 

Nessa confluência encontramos uma afro-latinidade pulsante, demonstrando a 

resistência dos povos imigrantes que, embora longe de suas raízes, fazem questão de manter 

viva a sua essência. Mostra ainda sobre os encontros com outros povos e o (re)conhecimento 

de suas histórias que nos permitem encontrar nossa própria história. Nesse movimento de 

reencontro com a própria história, vamos nos dando conta de que povo somos, de nossa 

construção, força, luta. Vamos aprendendo a ser outro. 

O evento “El Día Karambenor” foi promovido com apoio da Associación Unión 

Caboverdeana tendo como uma das organizadoras uma professora negra e ativista 

argentina, Mirian Gomes. Mirian teve e tem um papel importante para revelar uma Argentina 

enegrecida que, por muitas vezes, vem sendo negada e silenciada.  A partir de atividades 

como o almoço Karambeñor, nas palavras da professora, busca-se para além de uma 

oportunidade de confraternizar-se entre seus pares, a de reafirmar suas histórias, raízes, seu 

povo, sua existência. 

Se escolher escrever é rejeitar o silêncio, como diz Chimamanda Adichie (2009), 

escolher escrever sobre a experiência vivida, junto àqueles/as que foram/são silenciados/as, 

tendo suas histórias apagadas é assumir a narrativa como forma de preservar a memória e 

afastar o esquecimento. Muito embora concordemos com Conceição Evaristo, quando em 

uma de suas palestras, nos lembra que a língua escrita não dará “conta de dizer dos gestos e 

do corpo”, vamos mais além ao afirmar que não dará conta de narrar o vivido.  



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

Se o convite à escrita não significa a rejeição à oralidade, a pesquisadora Leda Martins 

nos provoca a pensar a respeito da Oralitura (2021). Um conceito que transborda com a 

valorização da oralidade como forma de produção e circulação de saberes. Sendo essas 

produções orais como as histórias contadas e os causos, podemos considerar a palavra 

oralitura como a junção de "oralidade" e "literatura". Tal fusão tem como objetivo expandir 

o conceito de literatura para incluir não só os textos escritos, mas também as produções orais 

que carregam conhecimento, sabedoria e tradição. Essa discussão caminha para além de uma 

junção de palavras. Leda Martins propõe com a oralitura um modo de resistência e de 

preservação de identidades culturais, particularmente, em sociedades onde a tradição oral 

predomina ou onde as populações têm suas histórias de marginalização ou de tentativa de 

apagamento. 

Portanto, sim, oralitura (Martins, 2021) pode ser entendida como um modo de 

escreviver nossas existências. Ou seja, como um processo que faz o cruzo entre a oralidade 

e a escrita, onde a voz, os sinais em Libras (Língua Brasileira de Sinais), os silêncios, os ruídos, 

se inscrevem e se reinventam no texto escrito, mantendo sua densidade, suas referências 

culturais e sua potência expressiva. Ambos os conceitos apontam para um lugar de 

resistência, preservação e afirmação das (re)existências que têm suas origens na oralidade, 

e que, ao serem reescritas, ou melhor, escrevividas trazem consigo um modo de manter vivos 

os saberes, as histórias e as memórias.  

Confluências de Miriam Gomes com Conceição Evaristo  

“Me quisieron convencer de que no existíamos.” 
(Gomes; 2011) 

 

As palavras de Mirian Gomes denunciam um cenário de violência histórica que dá o 

tom a uma estrutura social desumanizadora, uma das marcas que nos aproxima enquanto 

latino-americanos/as, mas também nos permite perceber a força da resistência dos povos 

escravizados/colonizados.  

Mirian Gomes é professora, mulher negra, latino-americana, nascida em Dock Sud, um 

bairro de imigrantes situado em Avellaneda, ao sul da área metropolitana de Buenos Aires – 

Argentina, onde viviam muitas famílias cabo-verdianas como a sua. A luta antirracista no 

interior da sociedade argentina marca sua trajetória. Contando um pouco sobre Mirian, ela 

contribuiu para a criação e desenvolvimento de organizações comunitárias de africanos e 

afrodescendentes e promoveu denúncias de violência racial contra cidadãos afro-argentinos 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

e africanos, apresentadas ao Instituto Nacional contra a Discriminação, Xenofobia e Racismo 

(INADI) e perante o sistema de justiça argentino. Vale ressaltar que durante a escrita desse 

artigo, o atual presidente da Argentina, Javier Milei, resolve fechar o instituto.iii Mirian segue 

na luta, e atualmente é membro do Comitê Organizador do 8 de novembro "Dia Nacional da 

Cultura Afro-Argentina e Afro", do Grupo Todos com Mandela, da Sociedade Cabo-verdiana, 

do Comitê Organizador da Semana da África, do Movimento Federalista Pan-Africanista e da 

Rede de Mulheres Afro-Latino-Americanas, Caribenhas e da Diáspora. 

Com esse repertório de luta e trabalho por uma argentina enegrecida, a professora 

conta que não acreditava que o racismo existisse até se mudar para outro bairro, conforme 

relatado em publicação no jornal digital “La Ciudad Avellaneda”. Sua história de luta e 

resistência deu seus primeiros passos quando em uma ocasião ela ouviu um grupo de cabo-

verdianos, moradores de Dock Sud e integrantes da Associação Cabo-verdiana na Argentina, 

discutindo a possibilidade de apoiar a independência de seu país dizer: "Somos africanos. Não 

queremos ser portugueses ou europeus de segunda classe, mas africanos de primeira classe". 

Tais palavras a confrontaram e a fizeram questionar sobre o que queriam dizer quando 

afirmavam que eram africanos. Segundo Mirian: 

Sem dúvida alguma nos contaram uma outra história, a europeia – ou 
eurocêntrica –, em que os negros não aparecem de forma alguma, ou 
aparecemos de uma forma muito estereotipada ou borrada, e até mentirosa. 
(Livre tradução da fala de Miriam Gomes, em entrevista para o jornal “La 
Ciudad Avellaneda”; nov. 2011). 
 

Avançando um pouco mais com sua história, na adolescência, Miriam começou a 

experimentar um interesse especial pela cultura africana e pela necessidade de investigar as 

origens dos negros afro-argentinos. Tudo isso surgiu de uma iniciativa pessoal, mas já havia 

um certo movimento dentro da sua família, que tinha a ver com essa participação e apoio à 

independência de Cabo Verde.  

Nosotros fuimos contemporáneos de toda esa lucha por la independencia de 
Cabo Verde, Guinea Bisseau y otras repúblicas africanas. En ese sentido, mi 
papá creó, junto con otras personas, la sede del Partido Africano por la 
Independencia de Cabo Verde y Guinea, acá en Buenos Aires. Así que yo 
desde bastante chica escuché hablar de la independencia, de la revolución de 
Amílcar Cabral, de Patrice Lumumba, de Agostinho Neto; una serie de 
personajes que en aquel momento eran personas vivas y de las cuales uno 
escuchaba muchísimo. 
En 1910, mi abuelo materno ya tenía documento argentino y en 1948, mi 
padre llegó en la segunda corriente migratoria proveniente de Cabo Verde. 
Con respecto a mi comunidad yo no tenía dudas de nuestra existencia, de 
nuestra presencia y de por qué estábamos acá. Pero yo sabía que acá había 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

habido y que había negros y entonces me empecé a preguntar muy pronto 
dónde estaban y a tener mucho interés y mucha curiosidad por todo lo 
africano que no fuera específicamente lo mío, lo caboverdeano. Entonces a 
los 18, 20 años me involucré mucho con los negros en Argentina y empecé a 
participar de lo que se llamaba -ya con la Democracia, en el año 83- del Comité 
Argentino Latinoamericano contra el Apartheid. (Miriam Gomes, em 
entrevista para o jornal “La Ciudad Avellaneda”; nov. 2011) 

 Mirar nossas lentes, a partir da história de vida da professora Miriam Gomes, nos ajuda 

a compreender o movimento de luta contra a discriminação, contra o racismo, além de 

visibilizar, na Argentina, a presença do povo negro. Recuperando a fala da professora em 

epígrafe: Me quisieron convencer de que no existíamos, reiteramos assim que narrar as 

histórias de vida é um ato de resistência, pois como nos ensina Benjamin, “as histórias se 

perdem quando não são contadas” (1987). As histórias precisam ser contadas pelo olhar 

dos/das que foram colonizados/as, como bem alertado por Chimamanda, para não 

sucumbirem aos perigos de uma história única.  

Nesse sentido, trazer para as reflexões nesse artigo a história de vida de Miriam Gomes 

nos possibilita perceber que os processos de resistência à invisibilidade, criam possibilidades 

outras de (re)existência para os/as “esfarrapados do mundo”, como se referiu Paulo Freire 

às/aos que sofrem, mas lutam contra a opressão, em Pedagogia do Oprimido.  Miriam Gomes, 

ao narrar sua história de vida, reafirma a existência e a luta do povo afro-argentino pelo direito 

de dizer “eu existo enquanto povo” há um século, a contrapelo de todas as tentativas de 

apagamento.  

Histórias como de Miriam Gomes nos provocam a pensar nas confluências afro-latino-

americanas que emergem das narrativas de experiências, aqui compartilhadas em relação aos 

povos africanos e latino-americanos, tendo como recorte inicial os argentinos cabo-verdianos 

e portenhos.  

Narrarse como una nación blanca e o mito da democracia racial: contracolonizando 

nossos olhares para a história 

Junto a los europeos que bajaban de los barcos, llegaron 
caboverdeanos. No se sabe con certeza cuántos, en parte porque 
muchos vinieron de polizones, en parte porque en Buenos Aires eran 
registrados como portugueses. Además, en el afán argentino de 
narrarse como una nación blanca, se registró a los recién llegados como 
“blancos” o, a lo sumo, “trigueños”. (Paulina Díaz, publicada no jornal 
digital emprende cultura, 2015) 

 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

Quando pensamos na população Argentina ou até mesmo quando visitamos o país, 

por vezes é possível ouvir comentários sobre não encontrar uma população expressiva de 

pessoas negras.  

Tal observação foi levantada por nós, quando em viagem a Salta e Buenos Aires - 

Argentina, em agosto de 2024, para participarmos do X Encuentro Iberoamericano ao 

percebermos em nosso entorno raros encontros com afro-argentinos.iv   

A pergunta que nos tomava no momento era: Onde está a população negra na 

Argentina? Com essa pergunta trazemos para nosso diálogo a segunda experiência que 

mobilizou esta escrita: 

Caminhava por Salta à procura de pessoas negras, assim como eu. A cada 
passo dado... Meu corpo transbordava perguntas: Há negros por aqui? Cadê? 
Pelo menos um... onde? Sinto-me sozinha e encontro na escrevivência uma 
fuga. Um desaguar para minhas questões. Escreviver minhas experiências 
num papel que carregava comigo na bolsa como um bote salva-vidas. Nele 
me agarrei como se fosse o único modo de vir a superfície d’águas para 
respirar um pouco. Pauso um pouco na escrita e volto a caminhar. Encontro 
uma parceira. Uma mulher negra retinta como eu. Nos entreolhamos. 
Respiramos fundo juntas. Cumprimentamos com sorrisos. Parecia que nos 
conhecíamos de algum lugar. Senti no gesto de respirar fundo dela o cruzo 
entre nossas experiências. Um olhar. Dava conta de contar nossa angústia de 
não encontrar os nossos por ali. Seguimos nosso caminho. Dias depois nos 
encontramos novamente no IBERO. E nosso olhar? Menos angustiante. Pois 
naquele congresso encontramos várias pessoas como nós. Parceiras da 
Colômbia. Esse encontro trouxe à tona as memórias de resistências e de cura 
quando estamos em espaços coletivos. Um encontro que possibilitou 
compreender o elo entre as nossas memórias singulares e coletivas. Poder 
experimentar as apresentações culturais dos nossos parceiros colombianos 
foi como sentir minha (nossas) ancestralidades vibrar em cada parte do meu 
corpo. Foi como ver a materialização das confluências de nossas 
experiências. Uma memória compartilhada que se tornou parte de um 
movimento de resistência do nosso povo. As cores, os sorrisos, as danças, as 
músicas, o fazer juntos, o bater de palmas, os movimentos dos corpos, a 
energia, o unir-se de múltiplas vozes, o acolhimento... isso era nosso. Sentia-
me em casa. (Diário de escrevivência de Sheila Martins, 2024) 
 

As palavras de Paulina Díaz em epígrafe, amiga de Mirian Gomes, professora 

mencionada nas linhas iniciais desse artigo, nos mostra um contexto histórico que ajuda a 

encontrar possíveis respostas a questão levantada pela autora do diário de escrevivência, 

quando a ativista conta sobre o processo de imigração do povo cabo-verdiano para as terras 

portenhas. Segundo ela existia há época um movimento no país de narrarem-se como uma 

população branca e por assim ser, registravam os imigrantes como portugueses ou trigueños, 

além disso, essa população negra ocupou as margens da grande cidade de Buenos Aires, 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

vivendo em províncias como Dock Sud, região onde está localizada, até os tempos atuais, 

grande parte dos/das afros/as argentinos/as descendentes dos/das cabo-verdianos. 

En el afán argentino de narrarse como una nación blanca encontramos o mito da 

democracia racial, uma das cicatrizes que ainda sangram, quando contamos nossa história de 

colonização no Brasil. 

A falácia de democracia racial foi difundida política e socialmente ao longo do século 

XX, especialmente após a “abolição da escravidão”. Ela se refere à ideia de que no Brasil, ao 

contrário de outros países, existiria uma convivência harmoniosa entre brancos, negros e os 

povos originários sem grandes conflitos raciais. No entanto, essa narrativa é contra-atacada 

e desafiada por diversas autoras negras ao longo da história, que denunciam as contradições 

e desigualdades que ainda prevalecem na sociedade brasileira. Lélia Gonzalez filósofa e 

ativista, foi uma das grandes defensoras dos movimentos negro no Brasil e se destacou por 

suas análises críticas ao racismo estrutural. Lélia também denunciava em suas narrativas 

calorosas que defender a "democracia racial", não passava de uma forma de mascarar o 

racismo estrutural, e as desigualdades profundas. 

Lélia refutou o mito da democracia racial no Brasil, um mito de dominação que impede 

a consciência objetiva do racismo e o conhecimento direto de suas práticas concretas. Ela 

defendeu “com unhas e dentes” uma análise mais crítica sobre como o Brasil esconde suas 

desigualdades por trás de uma fachada de harmonia racial. A luta dela contribui para uma 

conversa mais realista e consciente do Brasil, destacando a resistência, os conflitos e o 

racismo que afeta à população negra e periférica. 

Por trás das fatalidades geradas pelo racismo e pela violência, buscamos sinalizar que 

existe um projeto estrutural que “não autoriza” as pessoas negras a escreviverem, ou seja, a 

narrarem suas memórias. Porém, Lélia nos gritava com toda sua força intempestiva: “o lixo, 

vai falar e numa boa” (Gonzalez,1984. p.225). Frase forte! Que nos provoca a pensar de modo 

crítico como as experiências das pessoas negras, que sofrem cotidianamente esse processo 

de apagamento. A ideia de que “o lixo vai falar” é como lançar nas encruzilhadas uma reação 

dos povos afro-diaspóricos, para que após serem silenciados por tanto tempo, se expressem 

e reivindiquem narrar suas memórias. 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

Ouvir as histórias de Miriam e Paulina, é também ouvir nossas próprias histórias. 

Histórias de apagamentos e epistemicídios, mas também histórias de luta pelo direito à 

existência. 

Recuperando as palavras de Mirian que tentaram convencê-los de que não existiam, 

tal afirmativa se torna ainda mais evidente para nós quando encontramos na narrativa de 

Paulina aspectos de uma história narrada a contrapelo sobre o processo de reconhecimento 

da população negra que chegava às terras argentinas.   

Em conversa com o atual presidente da Sociedad de Socorros Mutuos Unión 

Caboverdeana, Gabriel Gomes, irmão de Mirian Gomes, durante um evento realizado na 

associação em homenagem a Amílcar Cabral – líder da independência de Cabo Verde e Guiné 

Bissau - o mesmo conta que os cabo-verdianos vinham de forma clandestinas para Argentina 

em busca de uma qualidade de vida para suas famílias e uma vez instalados em Buenos Aires, 

os primeiros imigrantes fundaram a Sociedad Caboverdeana de Socorros Mutuos com objetivo 

de manter suas raízes, apoiar seu povo recém-chegado para se instalarem no país e também 

fortalecerem-se entre si no ato de resistência e sobrevivência. Segundo ele, ainda hoje, 

seguem mantendo a associação com um dos objetivos iniciais de sua criação - resistência e 

preservação de suas raízes - e para isso, promovem diversas atividades na associação.  

As reflexões feitas até aqui trazendo um olhar para confluência afro-latino-americana 

são provocadas inicialmente a partir da experiência de internacionalização na formação 

docente – tanto no doutorado sanduíche quanto na experiência no Ibero-americano, ambas 

na Argentina – e vai ganhando força à medida que tais experiências encontram histórias de 

vida como de Mirian e Paulina que nos convidam a perceber uma argentina outra, uma afro-

argentina. Nesse sentido, fomos também percebendo como repertórios de lutas, aqui 

narrados pelas histórias de uma professora negra nos leva ao encontro da história de 

resistência de outra professora negra que traz em suas escrevivências uma história afro-

brasileira, aqui falamos da professora Conceição Evaristo que, assim como Mirian, resiste a 

tentativa de apagamento da história do povo negro, do povo afro-latino-americano.   

Confluências com Conceição Evaristo e Miriam Gomes 

“Combinaram de nos matar. Mas nós combinamos de não morrer"  
                                                                      (Evaristo; 2019) 

 
As palavras de Conceição Evaristo, assim como as de Mirian Gomes, denunciam um 

enfrentamento comum do povo negro na América-latina (Brasil e Argentina), o apagamento 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

de sua existência. Seja esse apagamento como negação da raça - como trazido por Mirian – 

ou extermínio dela, como nas palavras de Evaristo. 

Encontramos nessas duas mulheres negras, ativistas, professoras de suas línguas 

materna - português e castelhano respectivamente – a força de um povo que luta contra o 

racismo estrutural presente na realidade de seus países, resultado de um processo de 

colonização marcado pela noção hierárquica de civilizaçãov em um discurso explicitamente 

racista. Força essa, dada a conhecer ao mundo a partir de suas escrevivências. 

Conceição Evaristo é uma escritora negra, poeta e professora brasileira, nascida numa 

favela em 29 de novembro de 1946, em Belo Horizonte, Minas Gerais. Sua trajetória reflete 

uma luta constante por igualdade e justiça social e sua obra aborda temas como racismo, 

desigualdade social, feminismo e as experiências de vida das mulheres negras no Brasil. Com 

uma escrita marcada por uma narrativa visceral e cheia de emoção, trata de questões de 

identidade, ancestralidade e resistência. Começou sua carreira como professora e se 

envolveu em movimentos sociais, mas foi na escrita que ela encontrou uma forma de 

escreviver às experiências das mulheres negras. Tornando-se, diante de muita luta, uma 

importante representante da literatura de resistência e do empoderamento feminino negro 

no Brasil.  

Conceição Evaristo tem uma trajetória acadêmica marcante, que reflete seu 

compromisso com a educação. Se formou em Letras pela Universidade Federal Fluminense 

(UFF), e mais tarde, continuou seus estudos com especializações na área de Literatura 

Brasileira. Durante a década de 1980, Conceição participou do grupo “Negrícia: Poesia e Arte 

de Crioulo.” O grupo atuava realizando recitais de textos literários em favelas, presídios e 

bibliotecas públicas, entre outras atividades. Em 1990, Conceição publicou seu primeiro 

poema nos “Cadernos Negros,” editados pelo grupo paulista “Quilombhoje” sendo um 

coletivo literário que atua na valorização e divulgação da literatura negra no Brasil, 

responsável pela publicação da série “Cadernos Negros” desde 1978. 

Nesse processo de formação, também trabalhou como professora e atuou em escolas 

públicas, e, por sua experiência, esteve muito próxima das realidades de estudantes de 

diferentes classes sociais, especialmente, de jovens negros. Esse contexto influenciou 

bastante sua produção literária e sua forma de ver o papel da literatura como instrumento de 

transformação social. O que chama a atenção na trajetória acadêmica de Conceição é como 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

ela, mesmo enfrentando desafios como o racismo e a desigualdade de classe, nunca deixou 

de se afirmar como uma intelectual negra. Isso, por si só, é uma forma de resistência. Ela tem 

um papel significativo no “Movimento Negro Unificado” (MNU), que é uma das organizações 

mais importantes na luta contra o racismo no Brasil até os dias atuais. O MNU é um 

movimento que visa à unificação dos negros para lutar contra o racismo estrutural, a favor 

dos direitos civis e contra a violência e marginalização que a população negra sofre. Embora 

a escritora não tenha sido uma das fundadoras do MNU, ela se alinhou com o movimento, 

principalmente, por meio de suas ideias sobre a identidade, a resistência e o empoderamento 

da população negra.  

O movimento foi fundamental para a visibilidade e articulação política da população 

negra no Brasil e Conceição Evaristo, como intelectual e ativista, ajudou a fortalecer a luta 

contra o racismo e as desigualdades, sendo uma importante aliada na formação de uma 

consciência racial crítica e de uma narrativa contra- hegemônica sobre o povo negro. 

Portanto, mesmo não sendo uma das líderes diretas do movimento, Evaristo foi uma figura 

chave no fortalecimento das ideias do MNU. Sua obra literária, sua militância e sua postura 

intelectual ajudaram a consolidar a importância da luta contra o racismo, ao mesmo tempo 

que ressaltava a necessidade de dar voz e protagonismo à população negra, especialmente, 

às mulheres.  

Diante do encontro com as memórias de Evaristo podemos cruzar com as nossas... 

Podemos e precisamos, sobretudo, encontrar outras narrativas que emergem desses corpos. 

Narrativas, histórias, memórias, imagens, experiências... Histórias que narrem nossas lutas, 

saberes, conquistas para além dos momentos de dores. Buscar as memórias sobre “Zumbi 

dos Palmares, João Cândido, Luiza Mahin e outros e outras heroínas” (Evaristo, 2005, p. 24). 

Viver a experiência de sentir o ir e vir das nossas memórias narradas por nós mesmos.  

Fazer esse caminho pela história de vida de Conceição nos ajuda a encontrar os rastros 

de uma história afro-brasileira. Tomando como movimento nessa escrita as confluências afro-

latino-americanas, buscamos dar a ver as águas onde nossas memórias e narrativas se 

encontram, em outras palavras, narrar o que emenda “o passado-presente-e-o-que-há-de-

vir.” (Evaristo, 2003, p.131-132). 

Diante do contexto histórico afro-brasileiro, Evaristo nos ensina a narrar como 

possibilidade de rememorar nossas lembranças. Contar um pouco da parte que tentaram 

apagar a base de sangue... o sangue desse povo afro-brasileiro, povo afro-latino-americano. 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

Uma das autoras brasileiras, mulher negra, que assina essa escrita ressalta sobre esse 

processo de colonização: 

Sequestraram nossos ancestrais, obrigaram-nos a trabalhar por nossas vidas, 
cercearam nossos direitos, tentaram apagar nossas histórias-memórias, 
roubaram nossa humanidade, nossas forças, mentiram quando nos disseram 
que não produzimos saberes... Isso sim é um epistemicídio (Carneiro, 2005). 
Tentaram enlaçar nossos corpos com sopro do desencanto (Simas, Rufino, 
2018), ou seja, nos colocaram em lugares de não possibilidades de ter contato 
com as nossas narrativas. Contudo, seguimos escrevendo, buscando espaços 
nas frestas como um movimento de (re)existência para que nossas 
escrevivências (Evaristo, 2008) possam ganhar o mundo... (Diário de 
Escrevivência de Sheila Martins, 2025) 
 

Confluir. Escritas. Memórias. Sentires. Experiências. Vidas. Nossas histórias. Narrar o 

vivido. Escreviver nosso modo de (re)existir, de se afirmar e de contar nossas lutas é o convite 

feito a partir do olhar da autora. Um modo de expor nossos silêncios, nossas presenças, as 

ausências, os gritos engasgados na garganta, as bonitezas, as marcas feitas pelo racismo que 

nos atravessa.  

Para ela trata-se de: 

Escreviver o que queremos que o mundo saiba de nós. Uma história (nossa). 
Em movimento de confluência. Confluir. Encontrar. Nossos corpos negros 
podem ocupar qualquer canto do mundo, qualquer outro contexto, que 
nossas experiências se emaranham de algum modo. Histórias amalgamadas. 
Singulares, no entanto, coletivas. Cruzadas. E escreviver essas memórias 
pode ser uma maneira de tornar este verbo carne. Materializar este encontro. 
Reivindicar nossas existências. (Diário de Escrevivência de Sheila Martins, 
2025) 
 

Escreviver ganha uma dimensão na escrita diferente do exercício de narrar o vivido, é 

um modo de manter viva as lutas do povo negro e, para além disso, manter vivo o processo 

de preservação das memórias coletivas, aquelas que falam sobre os tempos de escravização 

e o impacto profundo da vinda forçada para o Brasil, quiçá para Argentina, para América-latina 

sequestrados pelo colonizador.  

Ainda falando sobre resistência do povo negro no cenário brasileiro, o que manteve 

vivo foi o gesto de aquilombar-se como a pesquisadora Beatriz Nascimento (2021) afirma em 

seus textos. O ato de aquilombar, nesse sentido, se torna uma forma de narrar essas 

memórias — as memórias de um povo arrancado de sua terra, da sua ancestralidade e de sua 

liberdade, para ser submetido ao sistema colonial e escravocrata. Esse gesto está 

intrinsecamente ligado ao ato de recontar a história de um povo, de romper com o 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

silenciamento imposto pela história oficial, que, muitas vezes, tenta apagar ou distorcer os 

horrores da escravidão. Ao aquilombar, o processo de narrar essas memórias se torna uma 

forma de rememorar o passado e transformá-lo em força e resistência. Aquilombar é criar um 

espaço de pertencimento, onde as vozes negras podem se afirmar e contar sua versão da 

história — uma versão que, muitas vezes, foi silenciada ou distorcida por séculos. 

Beatriz Nascimento nos convoca a pensar nas memórias de quando as pessoas negras 

foram sequestradas pelo colonizador. É impossível não pensar nas experiências de dor, 

violência e despojo, mas também de resistência, de encontros de povos africanos e povos 

originários que, embora arrancados de suas terras, continuaram a resistir e a criar novos 

espaços de identidade e pertencimento no Brasil. O aquilombar é, portanto, também um 

modo de ressignificar essa chegada forçada, essa travessia pelo Atlântico. Travessia marcada 

pelo genocídio dos corpos negros jogados mares adentro. Ao aquilombar conseguimos 

resgatar nossas origens e histórias, contar nossas próprias histórias, e assim o ciclo de 

violência e sofrimento pode ser transformado em um movimento de afirmação cultural, de 

resistência e de luta pela liberdade. Aquilombar como um modo mantém viva nossas 

memórias e, de certa forma, protegidas contra o esquecimento. Aquilombar como uma 

tentativa de cura coletiva, um lugar onde buscamos juntos caminhos de luta e afirmação da 

vida. Seguimos aquilombando no Brasil, Argentina, pela América-latina a partir de nossas 

histórias, escrevivências, narrativas, nossas escritas. Nos espaços de diálogo, nas associações, 

na educação.  

Começo, meio, começo: algumas reflexões... 

A título de fechamento do artigo, bebendo ainda nas sapiências de Nêgo Bispo, 

quando defende que não existe fim, mas, começo, meio e começo... (Bispo, 2023, p. 102), 

compreendemos que o conhecimento, assim como as trocas entre saberes são constantes. 

Dessa forma, ao invés de encerrar tal conversa, lançamos um convite à continuidade: que essa 

escrita sirva como um ponto de partida para novos diálogos, questionamentos e 

aprendizados. Afinal, cada ideia semeada traz consigo a potência de germinar em diferentes 

contextos, provocando transformações e abrindo caminhos para outras possibilidades. 

Seguindo esse pensamento, reiteramos a importância de mantermos o olhar atento e curioso 

sobre os temas aqui abordados, permitindo que cada “fim” seja, na verdade, um começo. 

Ciclo. Continuidade... 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

As experiências de internacionalização na formação docente entre pares, aqui 

narradas, nos levaram a encontrar caminhos de confluências afro-latino-americanas. Do 

diálogo com as professoras ativistas, Mirian Gomes e Conceição Evaristo, emergiram 

confluências afro-latinas que nos possibilitaram pensar sobre o processo de colonização, 

silenciamento, inexistência, apagamento e extermínio do povo negro. Uma história narrada 

a contrapelo (Benjamin, 1994) ecoada pelas vozes dessas mulheres que seguem escrevendo 

uma história de luta e reconhecimento de suas/nossas ancestralidades. 

Miriam, Evaristo, Paulínia, assim como Lélia Gonzalez, Beatriz Nascimento, Sueli 

Carneiro, mulheres pretas, ativistas, com suas vozes pavimentam a estrada do 

contracolonialismo, como brada Bispo.  A decisão tomada no VI Encuentro Iberoamericano, 

que aconteceu na Argentina em 2011, de transitar dos Encuentros Iberoamericanos para a 

organização de uma “Red internacional de Redes y colectivos” indicia movimentos de busca 

por diálogos que fortaleçam a existência de uma escola comprometida com a construção de 

práticas, saberes, tecnologias contracoloniais. 

Se para nós a narrativa é uma forma de impedir o apagamento das histórias, como nos 

adverte Benjamin (1994), escreviver não somente se une à ideia benjaminiana como a amplia 

assumindo a escrita como forma de reivindicar a história do povo negro, uma história narrada 

a contrapelo (idem) colocando os/as escravizados/as, oprimidos/as e silenciados/as no lugar 

de protagonista da própria história.  Dessa forma, ao pensar a escrita em um território de 

afirmação e reivindicação, Conceição Evaristo nos mostra que contar as histórias de quem 

sempre foi colocado à margem é mais do que um compromisso literário: é um exercício de 

afirmar nossas existências. Suas narrativas, entrelaçadas por memórias individuais e coletivas, 

ecoam as dores, as alegrias e as esperanças, recusando a versão única da história e propondo 

nos alimentarmos da memória oral e da experiência cotidiana para subverter a lógica da 

colonialidade e dar a ver modos de narrar e de (re)existir.  

Essa ideia ressoa na escrevivência de Evaristo, pois sua escrita não apenas denuncia o 

silenciamento histórico imposto, mas também afirma a potência das experiências narradas 

por nós mesmas como modo de evocar histórias que não se submetem às amarras coloniais. 

Portanto, esse artigo busca explorar as confluências afro-latinas para reafirmar nossas 

memórias, destacando que somos protagonistas não apenas de nossas histórias, mas 

também da resistência e da (re)existência frente ao colonialismo e ao racismo. Mais do que 



Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

isso, visa compartilhar experiências além das fronteiras, desafiando as estruturas de poder 

que tentam nos silenciar, fazendo ecoar nossas narrativas vivas e plurais. 

  Referências 

ADICHIE, Chimamanda. O perigo da história única. TED Global 2009. Disponível em: 
http://www.ted.com/talks/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story?language=p
t. Acesso em: 18 mar. 2025. 

ANPED. Nota de repúdio ao Decreto 10.502/2020. Disponível em: 
https://anped.org.br/sites/default/files/nota_de_repudio_ao_decreto_10.502-2020.pdf. 
Acesso em: 10 jan. 2025. 

BISPO, Antônio dos Santos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora; PISEAGRAMA, 
2023. 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 
2005. 339 fls. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 

CHIMAMANDA, Ngozi Adichie. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. 

EVARISTO, Conceição. Escrevivências da afro-brasilidade: história e memória. Releitura, Belo 
Horizonte, n. 23, 2008. 

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas, 2019. 

EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2003. 

EVARISTO, Conceição. Da representação à autoapresentação da mulher negra na literatura. 
Revista Palmares – Cultura Afro-brasileira, Brasília, n. 1, p. 52-57, ago. 2005. 

FARIA, Danusa Tederiche Borges de. Experiências formativas entre professoras/es de redes e 
coletivos docentes latino-americanos. 2021. 156 fls. Dissertação (Mestrado em Educação) – 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Faculdade de Formação de Professores, São 
Gonçalo, 2021. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 27. ed. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 1996. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, 
ANPOCS, p. 223-244, 1984. 

MARTINS, Leda Maria. Performance do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2021. 

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, quilombos e 
movimentos. Organização de Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

http://www.ted.com/talks/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story?language=pt
http://www.ted.com/talks/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story?language=pt
http://www.ted.com/talks/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story?language=pt
https://anped.org.br/sites/default/files/nota_de_repudio_ao_decreto_10.502-2020.pdf
https://anped.org.br/sites/default/files/nota_de_repudio_ao_decreto_10.502-2020.pdf


Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 

PRADO, Guilherme do Val Toledo; SOLIGO, Rosaura; SIMAS, Vanessa França. Pesquisa 
narrativa em três dimensões. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DE PESQUISA 
(AUTO)BIOGRÁFICA, 6., 2014, Rio de Janeiro. Anais [...]. Rio de Janeiro, 2014. 

RANCIÈRE, Jacques. A partilha do sensível: estética e política. São Paulo: Editora 34, 2009. 

REVISTA CÍTRICA. Comunidades porteñas: los senegaleses en Argentina. Callao 360, Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires: Cooperativa Ex-Trabalhadores do Diario Crítica. Disponível em: 
https://revistacitrica.com. Acesso em: 6 maio 2025. 

SECRETARIA DE CULTURA – Presidencia de la Nación. Día Nacional de los Argentinos y de la 
Cultura Afro. Disponível em: https://cultura.gob.ar. Acesso em: 6 maio 2025. 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. A ciência encantada das macumbas. Rio de Janeiro: 
Mórula, 2018. 

SOMOZA, Matías. Inmigrantes de Senegal en Argentina. In: DIRECCIÓN NACIONAL DE 
POBLACIÓN. Estudio sobre inmigrantes de Senegal en Argentina. Buenos Aires: Ministério 
del Interior Argentina. 2023. 30 p. Disponível em: https://www.argentina.gob.ar. Acesso em: 
25 mar. 2025. 

Disponível em: https://www.dw.com/es/fuerza-latina-miriam-gomes. Acesso em: 6 abr. 2025. 

Disponível em: https://www.cipdh.gob.ar/miriam-gomes/. Acesso em: 2 fev. 2025. 

Disponível em: https://lasargentinastrabajamos.com/trabajan/red/miriam-gomes. Acesso em: 
15 abr. 2025. 

Disponível em: https://laciudadavellaneda.com.ar/miriam-gomes. Acesso em: 10 mar. 2025. 

Notas 
 

i Será empregado ao longo do texto esta opção política que se fundamenta nos estudos dos/nos/com 
os cotidianos em: GARCIA, Regina Leite; ALVES, Nilda (2003) 
ii Trecho escrito na língua Crioula Cabo-verdiana, uma tradução do verso da autora feita por Rogério 
Rocha, sobrinho de Mirian Gomes e artista plástico cabo-verdiano.  
iii Sobre o fechamento do INAD ler:  https://www.cartacapital.com.br/mundo/governo-milei-fecha-
instituto-nacional-contra-o-racismo/ 
iv O Ibero-americano é um movimento que tem como uma das ações centrais o diálogo entre Rede 
Ibero-Americana de Coletivos e Redes de Educadores que fazem pesquisa e Inovação para a 
Emancipação. As reuniões trienais articulam as demais ações previstas na "Agenda Programática da 
Rede": Expedição Pedagógica; Percursos Pedagógicos; a Frente de Solidariedade; alianças com outras 
organizações; espaços de formação em pesquisa a partir de salas de aula e comunidades, estratégias 
organizacionais e de comunicação para contribuir para a sua consolidação e viabilização de seus 
desafios. Esta agenda está definida no "Documento de Política, 2015", acordado pelo Redes/coletivos 
da Argentina, Brasil, Colômbia, Espanha, México, Peru e Venezuela no México (julho de 2015) e 
revisado na Colômbia (outubro de 2018). 
v Segundo Giralda Seyferth professora do Departamento de Antropologia, Museu Nacional – UFRJ. No 
Brasil, desde o século XVI, a variação da cor da pele serviu para assinalar as clivagens entre diferentes 
grupos humanos. No século XIX a noção hierárquica de civilização estava por trás de certos 

https://revistacitrica.com/
https://revistacitrica.com/
https://cultura.gob.ar/
https://www.argentina.gob.ar/
https://www.dw.com/es/fuerza-latina-miriam-gomes
https://www.cipdh.gob.ar/miriam-gomes/
https://lasargentinastrabajamos.com/trabajan/red/miriam-gomes
https://laciudadavellaneda.com.ar/miriam-gomes
https://www.cartacapital.com.br/mundo/governo-milei-fecha-instituto-nacional-contra-o-racismo/
https://www.cartacapital.com.br/mundo/governo-milei-fecha-instituto-nacional-contra-o-racismo/


Experiências de Internacionalização na Formação Docente: Confluências Afro-latinoamericanas 

 

 

 
desideratos biológicos, fazendo da cor branca um indicador de superioridade. Fonte: 
https://www.revistas.usp.br visualizado em 02/02/2025. 

 
Sobre as autoras 
 
Danusa Tederiche Borges de Faria 
Doutoranda e mestre em Educação pelo Programa de Pós-graduação Processos Formativos 
e Desigualdades Sociais da Universidade do Estado do Rio de Janeiro – PPGedu/UERJ. Pós-
graduada com especialização em Gestão Escolar e graduada em Pedagogia pela Faculdade de 
Formação de Professores da Universidade do Estado do Rio de Janeiro – FFP/UERJ. Integrante 
do grupo de pesquisa Alfabetização, Memória, Formação Docente e Relações Étnico-raciais – 
ALMEFRE. Vice coordenadora da Rede de Docentes que Estudam e Narram sobre Infância, 
Alfabetização, Leitura e Escrita – REDEALE. Tutora profissional da pessoa com deficiência e 
coordenadora no projeto Inclusive Luísa pela Agência de Iniciativas Cidadãs - AIC.  Orcid: 
https://orcid.org/0000-0001-7317-8393                  Email: danusa.tederiche@hotmail.com  

Mairce da Silva Araújo 
Professora titular e Professora Associada da Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Pós-
Doutorado no Instituto Politécnico de Leiria, Portugal e na Faculdade de Educação - Unicamp. 
Doutorado em Educação, pela UFRJ. Mestrado em Educação, pela UFF. Pedagogia pela 
Faculdade de Filosofia Ciências e Letras de Barra do Piraí. Procientista, docente do Mestrado 
em Educação: Processos Formativos e Desigualdades Sociais, Líder do Grupo de Pesquisa 
Vozes da Educação: memórias, histórias e formação docente. Coordenadora da pesquisa 
Alfabetização, memória e formação de professores e relações etnicorraciais (ALMEFRE). 
Coordenadora do grupo de pesquisa Rede de docentes que estudam e narram sobre Infância, 
Alfabetização, Leitura e escrita (REDEALE). Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1434-7796  
Email: mairce@hotmail.com  
 

Sheila Martins dos Santos 
Doutoranda e mestre em Educação pelo Programa de Pós-graduação Processos Formativos 
e Desigualdades Sociais da Universidade do Estado do Rio de Janeiro – PPGedu/UERJ. Atua 
com intérprete de Libras-Português no Instituto Nacional de Educação de Surdos (INES). 
Integrante do grupo de pesquisa Alfabetização, Memória, Formação Docente e Relações 
Étnico-raciais – ALMEFRE. Participa do grupo de pesquisa ArteGestoAção (INES). Orcid: 
https://orcid.org/0000-0001-7594-1268         Email: smartins@ines.gov.br  
 
 
Recebido em: 17/07/2025 
Aceito para publicação em: 02/12/2025 
 

https://www.revistas.usp.br/
https://orcid.org/0000-0001-7317-8393
mailto:danusa.tederiche@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1434-7796
mailto:mairce@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7594-1268
mailto:smartins@ines.gov.br

