
                                              

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                           ISSN: 2237-0315  
Dossiê: Experiências instituintes de pesquisa e formação docente: diálogos 
latino-americanos  
               Narrativas emergentes: oralidade e escrita como dereitos na fala intercultural 

Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

 
Ana Julia Chaverra Rivas 

Universidad Tecnológica del Chocó Diego Luis Córdoba (UTCH)  
Quibdó, Colombia 

 
 

Resumo: Este artigo explora as configurações narrativas emergentes no processo de pesquisa 
desenvolvido no âmbito desta tese de doutorado, com foco na oralidade e na escrita como direitos 
culturais das comunidades afro-colombianas no Chocó. A partir de uma perspectiva pós-estruturalista 

e crítico-complexa, interpretamos escrevivências das falas, práticas de escrita que emergem da fala 
intercultural e constituem atos de desobediência cultural, memória e reafirmação indenitárias. Por 
meio de encontros das falas entre jovens e metodologia criativa, demonstramos como a oralidade e a 
escrita, entendidas como direitos culturais e pedagógicos, permitem que os jovens desafiem silêncios 
históricos, construam narrativas, a partir da própria cultura e fortaleçam o território. Esta pesquisa 
afirma a importância de uma pedagogia desobediente e contextualizada que valorize as vozes, os 
saberes ancestrais e as memórias do território, promovendo uma educação emancipatória para as 
comunidades afro-colombianas. 

Palavras-chave: Oralidade; Escrita como direito; Escrevivências das falas. 
 
Resumen: Este artículo explora las configuraciones narrativas emergentes, en el proceso investigativo 
que se desarrolla en el marco de la tesis doctoral, centrado en la oralidad y la escritura como derechos 
culturales en comunidades afrocolombianas del Chocó.  Desde una perspectiva posestructuralista, 
crítica compleja se interpretan las escrivivencias palabreras, prácticas escriturales que nacen del 
palabreo intercultural y que constituyen actos de desobediencia cultural, memoria y reafirmación 
identitaria. A través de los encuentros palabreros juveniles y metodología creativa, se evidencia cómo 
la oralidad y la escritura, entendidas como derechos culturales y pedagógicos, permiten a los jóvenes 
desafiar los silenciamientos históricos, construir narrativas desde la propia cultura y fortalecer el 
territorio. La investigación reivindica la importancia de una pedagogía desobediente y 
contextualizada, que valore las voces, saberes ancestrales y memorias del territorio, promoviendo una 
educación emancipadora de las comunidades afrocolombianas.  
Palabras clave:  Oralidad; Escritura como derecho; Escrivivencias palabreras.   
 
 

 

 

 

 

 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

1 Introducción  

En un contexto global marcado por procesos de homogenización de saberes, que 

tienden a silenciar las voces periféricas, las sociedades enfrentan el desafío urgente de 

reconocer y valorar sus prácticas culturales desde una perspectiva de derechos. La oralidad y 

la escritura, más que  simples medios de comunicación, constituyen  expresiones profundas 

de identidad y memoria colectiva,  que  deben ser entendidas como derechos culturales 

fundamentales (UNESCO, 2001).  

Sin embargo, en territorios históricamente marginados como el departamento del 

Chocó en Colombia, estos derechos continuan vulnerados por brechas educativas, 

desigualdades estructurales y un desarraigo epistémico promovido por lógicas académicas 

hegemónicas, que desestiman el valor del acervo oral, local y regional. Desde una mirada 

posectructuralista y crítica, este artículo propone una comprensión de la oralidad y la escritura 

como práticas de desobediencia y re-existencia epistémica, articuladas en la metodologia de 

la investigación creativa y el palabreo intercultural.  

La tradición oral, transmitida por generaciones ha sido y sigue siendo un pilar esencial 

en la construcción de identidades y en la preservación de la memoria colectiva de las 

comunidades afrocolombianas del Chocó. La escritura, en tanto derecho cultural emerge 

como una herramienta política, afectiva, que permite a los jóvenes desafiar las narrativas 

opresoras, recuperar la historia y reconfigurar su lugar en el mundo.  

Este artículo explora, los entramados narrativos y políticos de las configuraciones 

narratativas emergentes,  derivados de las historas de los Palabreros Noveles, como sujetos 

epístémicos en formación. Por tanto, se busca promover procesos pedagógicos 

desobedientes  y liberadores, que reconozcan la diversidad epistémica y territorial. A través 

de encuentros palabreros y la exploración de las escrivivencias, se evidencia cómo la 

articulación de la oralidad y la escritura como derechos puede fortalecer la identidad y 

memoria colectiva, para  desafiar las lógicas de exclusión y hegemonía epistémica.  

2 Trayectoria  como estudiante en el Chocó 

Hay historias que definen y revelan las complejidades de las identidades y contextos . 

La experiencia estudiantil en el programa de Lenguas Extranjeras (Inglés y Francés) en una 

universidad pública colombiana en el contexto del  departamento del Chocó, estuvo marcada 

por ausencias, silencios  y  desafíos constantes. Desde temprano, se asimilaron lecciones 

valiosas de maestros y compañeros de clases en un contexto donde había pocos materiales, 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

falta de internet y metodologías tradicionales, derivadas de una pedagogía hegemónica, que 

invisibiliza las voces afrodescendientes.  

En el recorrido como estudiante de Lenguas Modernas, se experimentó diversos 

enfoques en el aula de clases. Uno de ellos fue, el enfoque de Grammar Translation Method 

(GTM) con  pocas actividades que promovian la comunicación auténtica o el uso del lenguaje, 

en contextos culturales relevantes. Esta desconexión con las realidades culturales afro y la 

ausencia de contenidos  literarios, de autores afrodescendientes, de parte de los docentes 

por acción o por omisión, refleja una pedagogía que ignoraba o minimizaba las voces y saberes 

del pueblo negro. En consecuencia,  la práctica de una literatura comprometida es necesaria 

para recuperar saberes del pasado y promover la reflexión crítica sobre el presente, 

propiciando así, una comprensión más profunda de la realidad (Evaristo, 2024).  

Esta ausencia de literatura contextualizada y comprometida con los debates políticos, 

sobre la cultura y luchas, del pueblo negro de colombia y el mundo; constituye una forma de 

despojo epistemológico, que limita la construcción de una identidad plena y crítica. Por su 

parte, la pedagogía en la universidad, en muchos casos, parecía seguir un modelo 

occidentalizado alejada de la cultura regional y las formas de conocimiento propio, como 

señala  Mbembe (2023). 

 A lo largo de la historia, diversas perspectivas han cuestionado la hegemonía de la 

concepción del conocimiento  eurocéntrico y su tendencia a negar e invisibilizar las formas de 

saberes locales, denominándole a menudo “tradicional” ( Velásquez, 2010;  Mbembe, 2023). 

Esta situación generó una percepción de las lenguas extranjeras como herramientas de 

jeraquización sobre la cultura propia. Por ejemplo, se aprendió muy poco sobre la historia  y 

cultura del Chocó y Colombia, mucho menos la importancia de aprender los idiomas para 

conectar con África y sus descendientes en  la diáspora y reflexionar sobre las desigualdades 

históricas opresivas. 

Al respecto, el eurocentrismo ha impuesto una visión homogénea del mundo, negando 

la validez de las epistemologías en América Latina y las formas de conocimiento local y oral. 

Por ende, la descolonización del conocimiento implica reconocer las formas del saber y de 

narrar las historias que surgen en los territorios marginados (Mignolo, 2009). Desde esta 

mirada, las lenguas y literatura afrodescendiente no solo son herramientas de comunicación, 

sino de resistencia y reafirmación cultural. 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

En este punto, surgió el interés de acceder a la literatura afro, aprender a  narrar y crear 

historias relacionadas con la ancestralidad y de lo cotidiano. Cabe aclarar que, la narrativa oral,  

en palabras de Finnegan (1992) resalta aspectos estéticos y permite la creatividad individual. 

En cambio, las prácticas pedagógicas hegemónicas, que predominaban en el entorno 

universitario, limitaban las expresiones, distanciando el valor de las propias historias y del 

territorio. 

3 Fundamentos teóricos  

En un mundo atravesado por procesos de globalización que homogenizan los saberes 

y silencian las voces periféricas, las sociedades se enfrentan al desafío urgente de reconocer 

y valorar sus prácticas culturales desde una perspectiva de derechos.  La UNESCO (2001) 

señala que la oralidad y la escritura, más que medios de comunicación, son expresiones 

profundas de identidad y memoria colectiva, y en tanto tales, deben ser entendidas como 

derechos culturales fundamentales.   

Sin embargo, en territorios históricamente marginados como el Chocó, estos derechos 

siguen siendo vulnerados por brechas educativas, desigualdades estructurales y el desarraigo 

epistémico promovido desde lógicas académicas hegemónicas, que desestiman el valor del 

acervo oral, local y regional. En este recorrido, la oralidad y la escritura se entienden como 

derechos culturales y pedagógicos, en el contexto del palabreo intercultural como apuesta 

metodológica y política.  

Históricamente, el derecho a la escritura ha sido negado a los pueblos 

afrodescendientes, mientras que la fuerza de la tradición oral ha funcionado como pilar de 

identidad, resistencia y transmisión cultural. La colonización como proyecto de dominación 

global dejó marcas profundas en las formas de nombrar, pensar y vivir el mundo. En América 

Latina, las potencias coloniales impusieron sus lenguas, escrituras y cosmovisiones, 

desplazando y deslegitimando los saberes locales y comunitarios. Este proceso conocido 

como transculturación, instauró un modelo civilizatorio en el cual la cultura escrita se convirtió 

en sinónimo de poder, prestigio y racionalidad dominante. Las élites letradas fueron 

instituidas como guardianes del “progreso”, mientras que la oralidad fue relegada a un lugar 

de marginalidad, informalidad y sospecha epistémica (Ramas, 1998). A pesar de ello, lejos de 

desaparecer, la oralidad ha persistido como trinchera de la memoria y la re-existencia 

afrodescendiente, especialmente en territorios como el Chocó, donde hablar es también 

resistir y escribir, una apuesta por reconfigurar el mundo. 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

En este sentido, la producción del conocimiento no es neutral, sino que está 

atravesada por relaciones de poder que han silenciado voces e historias, especialmente las de 

comunidades afrodescendientes (Mbembe, 2016). La sociedad dominante blanca-europea 

impuso el acceso a la cultura escrita como condición para establecer relaciones legítimas con 

otras culturas, restringiendo derechos y generando rezagos en el desarrollo del conocimiento, 

poniendo en riesgo de pérdida de registro de la tradición oral (UNESCO, 2006). 

 Esta vulneración de derechos ha sido particularmente visible en las costas del Pacífico 

colombiano y, en especial, en la población afrochocoana. El departamento del Chocó, 

habitado por una población mayoritariamente afrocolombiana (90%), con presencia indígena 

(6%) y mestiza (4%), es un territorio multicultural, reconocido por su riqueza cultural, 

gastronómica, turística y saberes ancestrales musicales y celebraciones como las fiestas de 

San Pacho, declarada Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad (UNESCO, 2012).  

No obstante, presenta altos índices de analfabetismo funcional, según el 

Departamento Administrativo Nacional de Estadística (DANE, 2022) y resultados en Pruebas 

Saber lideradas por el Instituto Colombiano para la Evaluación de la Educación (ICFES, 2023), 

que reflejan su rezago estructural. La exclusión educativa perpetúa la invisibilidad de sus 

saberes y tradiciones, amenazando la memoria cultural y favoreciendo la subordinación.  

La tradición oral es la escuela de la vida que recubre y abarca todos los aspectos de la 

existencia (Hampaté Bá, 1982). Por tanto, es un elemento esencial en la transmisión de 

conocimientos, historias y culturas mediante la palabra hablada, en dinámicas de carácter 

intergeneracional (Oruka, 1991). En cambio, la literatura revisada muestra que la relación entre 

tradición oral y escritura como derecho, ha estado mediada por procesos de jerarquización, 

exclusión y marginación. La escritura se ha  posicionado como forma superior y legítima para 

la expresión del conocimiento, relegando la oralidad a un segundo plano.  

En este contexto, la oralidad emerge como una estrategia de resistencia política, 

epistémica y social, que permite a los pueblos históricamente relegados sostener su identidad 

y visión del mundo. Es fundamental, dialogar con la escritura como derecho, garantizado a las 

futuras generaciones, y la tradición oral, resguardada por los mayores, la preservación y el 

acervo oral en el Chocó, para conservar su acervo cultural y evitar que pierda vigencia entre 

los jóvenes universitarios.  



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

La escritura es un derecho ciudadano, que implica expresarse en voz propia, 

representar el mundo y establecer relaciones con otras culturas, para el acceso a otros 

derechos, preservar y difundir la memoria colectiva de las comunidades y garantizar la 

participación plena en la sociedad (Castrillón 2020; Ferreiro, 2013; Freire, 1979).  

El desafío de la desobediencia frente a la hegemonía implica crear un discurso y 

prácticas que defiendan el derecho de las comunidades negras a decidir sobre la educación.  

En este contexto, la “pedagogía de la desobediencia” se relaciona con la construcción de una 

identidad política, a través de la reapropiación del conocimiento afrodescendiente y la 

subjetividad colectiva (García, 2015). La desobediencia, por tanto, se manifiesta al desafiar el 

orden establecido de la injusticia curricular que enrostra formas de exclusión de saberes y 

representaciones afrocolombianas (Caicedo, 2023), proponiendo la reconfiguración de los 

procesos educativos. 

Desde esta perspectiva, la pedagogía de la desobediencia debe interpelar la formación 

de maestros. Es imprescindible reorientar una pedagogía que sea tanto comprometida como 

liberadora (Hooks, 2021). Incorporando giros curriculares, contenidos y métodos que celebren 

los conocimientos y prácticas culturales propias, en contraposición a la narrativa hegemónica.  

La construcción de una pedagogía que sitúe la desobediencia en el centro favorece el 

empoderamiento de las comunidades. Es necesario, desconfiar de la literatura de los 

opresores, como advierte Zapata (1997) y en contraste, promover la narración de sus propias 

historias y lugar en el mundo; en un marco donde a menudo la academia monopoliza la 

narrativa con una historia única (Ngozi Adichie, 2023), distorsionada que silencia las voces de 

los territorios marginados. 

Resulta por tanto crucial, reconocer que, en contexto del Pacífico colombiano, el 

territorio es mucho más que un espacio físico: es la raíz de la existencia, identidad y memoria 

de las comunidades. En este orden de ideas, la práctica del “ombligaje”, que consiste en curar 

y enterrar el ombligo del recién nacido, cerca de la vivienda, simboliza el arraigo y la conexión 

profunda con el territorio y los saberes ancestrales (García, 2023).  

El autor argumenta que un maestro “ombligado” es aquel que, arraigado en cultura y 

tradiciones se dedica a fortalecer la identidad y los derechos de su pueblo, mediante la 

transmisión de conocimientos y pensamiento propio, que nacen del territorio, promoviendo 

una pedagogía auténtica y liberadora. Desde esta perspectiva, su papel deviene vital para 

movilizar y fortalecer a las comunidades, manteniendo viva su memoria y cultura.  



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

En cambio, la realidad educativa en Colombia suele desconectar tanto a maestros en 

ejercicio como en formación, de su contexto cultural. Esta situación, es una manifestación de 

racismo escolar, que como señala (Caicedo, 2023) dificulta que se reconozcan y valoren las 

identidades y tradiciones propias, lo que conduce a la invisibilización y a la reproducción de 

estereotipos en los conocimientos escolares relacionados con las memorias y saberes 

afrocolombianos. Aprender desde el propio territorio significa volver a las raíces, revitalizar 

los saberes ancestrales y construir una pedagogía propia y liberadora, basada en la memoria 

y cultura del pueblo afrocolombiano. 

4 Metodología  

Desde una visión crítica y compleja esta investigación se fundamenta en la 

deconstrucción como un modo de leer la realidad y proponer nuevas interpretaciones que se 

alejan de las concepciones tradicionales (Derrida, 1967). En el contexto de la crítica cultural, 

se busca abrir espacios para voces, saberes y experiencias marginadas. Esta perspectiva, 

permite valorar la diversidad epistémica y reconocer la necesidad de articular, sin jerarquías, 

los antagonismos, contradicciones y saberes en tensión. La realidad es entendida como un 

sistema emergente que desafía el conocimiento dominante mediante prácticas dialógicas, 

sentipensantes y territorializadas. De igual manera, se interpela la colonialidad del saber 

(Foucault, 2001) y se promueve una educación emancipadora, situada y transformadora, que 

apuesta por la resistencia epistémica y la revitalización de conocimientos ancestrales 

afrodiaspóricos. 

El método central de este estudio el palabreo, una práctica, ancestral y situada, que 

permite narrar, reconstruir y dignificar la experiencia afrodescendiente desde la oralidad viva. 

El palabreo es reconocido como una estrategia de resiliencia, memoria y resistencia, facilita la 

expresión en entornos de respeto y horizontalidad. El palabreo es un método pertinente para 

los pueblos afrodescendientes, por cuanto cuestiona las jerarquías impuestas por las 

metodologías occidentales.  

Esta práctica fomenta la conexión intergeneracional, facilitando el diálogo entre 

mayores sabedores y jóvenes universitarios, fortaleciendo la continuidad de valores, historias 

y prácticas culturales. Desde la perspectiva de Margaret Mead (1970) se adopta un enfoque 

configurativo, en el que los jóvenes y adultos aprenden mutuamente. Esta interacción 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

favorece la escucha intergeneracional, el reconocimiento del legado cultural y la transmisión 

viva de la tradición oral.  

En síntesis, el palabreo emerge como una categoría propia de la tradición oral en la 

lucha por re-existir. Funciona como un dispositivo de resistencia cultural, que actúa como 

mediador frente a las estructuras de poder. Se caracteriza por la preservación de la tradición 

oral y la reafirmación de la identidad, al facilitar la narración de historias y el intercambio 

intergeneracional. 

Históricamente, las personas negras han estado rodeadas más de palabras que de 

libros, como resultado de decisiones tomadas por quienes han dominado los contenidos de la 

cultura y la educación hegemónica, mediadas por la escritura. En muchas sociedades, esas 

élites han validado un canon restringido de autores blancos, masculinos y letrados que 

excluyen a la población negra o escriben sobre ella desde estereotipos coloniales. 

Por ello, la oralidad ha sido la forma fundamental mediante la cual las comunidades 

negras han sostenido sus tradiciones, consolidado sus saberes y salvaguardado su historia. 

Esto configura una epistemología oral propia, que hoy requiere ser reconocida y proyectada 

hacia espacios de interlocución con otras formas de producción de sentido (Evaristo, 2024), 

particularmente con la literatura escrita por otros grupos étnicos, incluidos los sectores 

dominantes mestizos. 

La emergencia de los derechos colectivos en la modernidad y en particular, los 

derechos culturales han puesto de relieve la escritura y la oralidad como derechos de los 

pueblos afrodescendientes. Con frecuencia, ambos lenguajes parecen transitar en paralelo sin 

tocarse. Sin embargo, no solo se encuentran, sino que ese encuentro debe ser activamente 

promovido, como una forma de justicia epistémica. 

Si bien, el palabreo ha sido históricamente la forma chocoana por excelencia para 

cultivar la tradición, la socialización y la autorregulación colectiva, la emergencia más reciente 

son las “escrivivencias”. Siguiendo a Evaristo (2024), las escrivivencias son formas complejas 

de narrar lo vivido, de escribir desde la experiencia, y al mismo tiempo, de arraigar esas 

experiencias en una genealogía histórica, ancestral y cultural. 

Las escrivivencias palabreras emergen como un mecanismo para visibilizar el palabreo; 

es decir, las narrativas y formas de oralidad que circulan en las comunidades del Chocó. Estas 

prácticas escriturales, inspiradas en la propuesta de Evaristo (2024) constituyen estrategias 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

de afirmación cultural que enriquecen los encuentros interculturales en torno a la narración 

de historias.  

La escritura no reemplaza ni traduce estrictamente la tradición oral; más bien, la 

complementa y la fortalece, creando un puente entre el pasado y el presente, entre la oralidad 

y la escritura.  Esta perspectiva vincula la oralidad y la escritura no como expresiones opuestas, 

sino como formas complementarias de construcción de sentido, que permiten trascender el 

silencio impuesto y encontrar otros modos de narrarse. 

Las escrivivencias son actos de apropiación simbólica y política que rescatan memorias, 

expresan verdades y fomentan resistencias, vinculando la oralidad y la escritura como formas 

complementarias de construcción de sentidos, que permiten trascender el silencio impuesto 

y encontrar modos otros de narrarse. En este contexto, los Palabreros Nóveles tienen 

garantizado el derecho a la alfabetización; sin embargo, no siempre se les reconoce el derecho 

a escribirse desde su cultura, su voz y su mundo. 

En particular, los Palabreros Nóveles participan en estas prácticas narrando sus 

vivencias y buscando que sus voces sean reconocidas y valoradas en la academia. Por ello, la 

posibilidad de que los jóvenes palabreros accedan técnicamente a la escritura debe ir más allá 

de la simple participación, para convertirse en un ejercicio de reconocimiento y reivindicación 

cultural. La práctica de una literatura comprometida es necesaria para recuperar saberes del 

pasado y promover la reflexión crítica sobre el presente, propiciando así una comprensión 

más profundas de la realidad (Evaristo, 2024). 

En el plano metodológico, se aborda la investigación creativa (Ríos, 2009), donde los 

diálogos intergeneracionales se desarrollan a partir del registro y la reconstrucción narrativa 

de la oralidad. Este ejercicio se encarna en el palabreo, entendido como un espacio ameno, 

afectivo, respetuoso y accesible, que habilita la participación genuina de los Palabreros 

Nóveles y permite narrar vivencias, transmitir conocimientos y construir una visión 

compartida del territorio. 

Desde esta perspectiva, se busca un entendimiento holístico, contextualizado y 

experiencial de la oralidad reconociendo que el conocimiento no es lineal, sino que se 

construye en movimiento, espiral y diálogo. 

 

 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

5 Encuentros palabreros 

Los encuentros palabreros se centraron en dos movimientos principales:  el primero, 

el ir (sentir), a través del diario de sentidos y el segundo, el llegar (percibir), mediante la 

elaboración del mapa de sentidos. 

El ir (sentir) - Diario de sentidos: El proceso metodológico inició con un momento de 

sensibilización profunda, centrado en el “despertar” y afinamiento de los sentidos. Cada 

estudiante exploró su entorno cotidiano registrando experiencias sensoriales (olfato, vista, 

oído, tacto, cuerpo). Este ejercicio profundizó la percepción del territorio, evocando 

memorias, emociones y vínculos culturales, al igual que una escucha sentipensante que 

conecta cuerpo, emociones y territorio. Este movimiento fue un vaivén de vivencias y 

reflexiones profundas sobre el territorio. En conjunto, estas experiencias sensoriales revelan 

una alta sensibilidad hacia el entorno y una valorización consciente de las raíces culturales.  

 El llegar (percibir) - Elaboración del mapa de sentidos: Se construyó un “Mapa de 

Sentidos del Chocó”, que integró aspectos físicos, culturales, emocionales y simbólicos del 

territorio, especialmente de la ciudad de Quibdó. A través de símbolos, dibujos, colores y 

anotaciones se representaron: sonidos, colores, sabores y lugares significativos como el 

Malecón, Plaza de mercado, la Catedral y espacios de encuentro juvenil y de adultos mayores; 

resaltando su importancia para las tradiciones chocoanas y la identidad cultural. Durante 

meses se continuó con los encuentros palabreros, al interior del campus, analizando lugares 

clave para la cultura y memoria del territorio.  Así se fue transitando hacia la territorialización 

de los sentidos, desde la raíz territorial.  

Los Palabreros Nóveles también han aportado sus propias definiciones sobre lo que 

significa ser Palabreros. De forma unánime, expresaron que ser palabrero es tanto contar 

historias como salvaguardar la tradición oral y la sabiduría ancestral. En sus palabras, es un 

puente entre las vivencias de las generaciones adultas y las búsquedas de las juventudes. Su 

misión es descubrir y compartir las historias de los mayores sabedores. A la vez, advirtieron 

que la tradición oral chocoana pese a ser una vía para preservar la identidad y el conocimiento 

está en riesgo de perderse entre las nuevas generaciones (Mena Aura, Rodríguez Rosa, 

Córdoba Ezven, Hurtado Zami, Mosquera, Josue, Ortiz Jaider, Pretel Somalia, 2025). 

Los palabreos juveniles continuaron su curso. Se planificó conectar con los Palabreros 

experimentados, usando mapas de redes, redes sociales y contactos institucionales y 

conexiones con los consejos comunitarios, para fortalecer el intercambio de conocimientos y 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

revitalizar la sabiduría ancestral. Los tránsitos de cada encuentro palabrero han sido un vaivén 

sensorial, que condujo de manera orgánica, a optar por la subregión del Atrato como territorio 

central de la presente tesis.  

Pensar y sentir mediante el palabreo fue también habitar el conocimiento y el 

desconocimiento al mismo tiempo. Las decisiones fueron sentipensadas (Fals Borda, 2015). Es 

decir, integrando pensamiento y sentimiento desde la vida cotidiana: descubrimientos, 

asombros, cuestionamientos y reflexiones sobre la historia y la cultura en las nuevas 

generaciones. 

Se partió de una ignorancia colectiva e individual sobre el territorio, pero con el 

compromiso de aprender, de desafiar el vacío educativo derivado de la negación histórica del 

derecho a la escritura, y de apropiarse de los saberes ancestrales del Chocó. Así, todos los 

palabreos fueron conduciendo hacia la escritura. Aunque estos jóvenes tienen garantizado el 

derecho técnico a la escritura, no siempre ese derecho se traduce en la posibilidad de 

escribirse desde su propia cultura. Y si no pueden narrarse desde sí mismos, ese derecho no 

se garantiza a plenitud ni proyecta continuidad en el tiempo. 

Las historias escritas por los Palabreros Nóveles nacieron del palabreo y de sus 

vivencias personales, narradas en sus propios términos. Es decir, tomaron su experiencia 

negra como forma de literatura de lo cotidiano (Evaristo, 2024). En este contexto, los 

palabreos han propiciado la escritura de relatos personales y colectivos, que aquí 

denominamos escrivivencias palabreras, y que reflejan la interacción entre oralidad, historia, 

memoria y experiencia cotidiana. Cada una de estas historias está conectada con el territorio, 

con algo ancestral que vibra, que permanece, que emerge con naturalidad desde los 

encuentros. 

En esta dirección, los encuentros palabreros juveniles orientados a elegir el territorio e 

identificar prácticas comunes de tradición oral en el Chocó, generados desde los movimientos 

ir (sentir la raíz) y llegar (percibir puentes palabreros), fueron un espiral de emociones 

sentipensantes (Fals Borda, 2015). Además, la apropiación de Quibdó como territorio, a través 

del palabreo expandido por las escrivivencias, se convirtió en un andamiaje para ensamblar 

una escritura viva, reflexiva y contestataria, surgida de las propias vivencias de los Palabreros. 

El palabreo, en su movimiento espiralado, ensambla las escrivivencias, que claman por 

una literatura comprometida con el pasado, el presente y el porvenir. Así, se configura como 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

una forma de articular la tradición oral y la escritura como derecho cultural garantizado a 

jóvenes universitarios, como herramienta pedagógica y política, que cuestione las relaciones 

y dinámicas de poder, en clave de una apertura intercultural crítica Wash (1998, 2009, 2023) 

en construcción en Colombia.  

En coherencia con un enfoque crítico, posestructuralista y creativo, la interpretación 

de las escrivivencias palabreras se distancia de los métodos convencionales del análisis de 

datos cualitativos, como la codificación o categorización mediante software. La decisión 

obedece a un posicionamiento epistémico y metodológico que reconoce la naturaleza 

subjetiva, narrativa y afectiva de los relatos construidos. En lugar de diseccionar los discursos, 

se concibe como un acto de escucha profunda y diálogo ético con las voces que emergen, 

donde la lectura es situada, relacional y afectiva.  

Esta perspectiva, reconoce el lugar desde donde se escucha el vínculo con el territorio 

y la conciencia del lugar que ocupa quien interpreta. La lectura no se impone sobre el texto, 

sino que lo acompaña con respeto, resonancia y apertura. En lugar de analizar “datos”, se 

entretejen sentidos; en lugar de buscar categorías, se activan memorias, emociones, 

resonancias e interpelaciones históricas. La interpretación se realiza de manera inductiva y 

sentipensante, dejando que los sentidos emerjan del relato, en diálogo con las emociones, 

experiencia y la palabra. 

Cada historia fue leída más de una vez, en momentos distintos, en diálogo con el marco 

teórico y el territorio, permitiendo que los sentidos emergieran no como resultados, sino 

como tramas vivas que interpelan la historia oficial y resignifican el presente. Las 

escrivivencias palabreras emergidas de los encuentros de palabreo juvenil reflejaron 

experiencias personales y colectivas motivadas por aspectos que resonaron durante los 

encuentros. En total, se configuraron diez relatos (escrivivencias palabreras), que 

representaron un esfuerzo colectivo, por expresar la experiencia negra, la oralidad, la relación 

con el territorio y el reconocimiento mutuo, en la construcción del conocimiento.   Se incluye 

aquí, dos relatos completos, en tanto no se trata de segmentar los discursos, procurando 

mantener la integridad y coherencia de la narración.   

6 Configuraciones narrativas-Escivivencias palabreras 

Secuela – Rosa María Rodríguez Castro 

En nuestro más reciente encuentro en el seminario de voces preservadas, 
retomamos un tema que nos había cautivado desde su inicio: las subregiones del 
Chocó y sus municipios. Aunque ya teníamos una noción más clara que al 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

principio, sabíamos que aún nos quedaba mucho por aprender. Concentrados 
alrededor de un croquis del Chocó, exploramos posibles lugares donde aún se 
pueden encontrar sabedores y comunidades que han preservado su tradición 
oral. Nos detuvimos especialmente en las subregiones del Atrato y San Juan, ya 
que eran las que mejor conocíamos. Decidimos escribir todo lo que sabíamos 
sobre ellas, con la esperanza de viajar allí en el futuro y recopilar directamente 
sus saberes. La conversación nos llevó más allá de la geografía. Pronto nos 
encontramos abordando temas profundos, como el racismo y sus cicatrices en 
nuestra comunidad. Hablamos de cómo, a veces, algunos mestizos nos acusan 
de racistas, sin comprender que nosotros nunca esclavizamos a nadie, sino que 
fuimos las víctimas de aquella injusticia histórica. Aunque la esclavización 
terminó hace siglos, sus secuelas siguen vivas en nuestras familias y en nosotros 
mismos. Reflexionamos también sobre las extensiones de cabello que muchos 
de nosotras usamos, preguntándonos si, en el fondo, buscamos parecernos a 
otros, en lugar de aceptar con orgullo nuestra propia identidad. Uno de los 
momentos más impactantes de nuestra charla fue cuando hablamos sobre los 
peinados ancestrales. Descubrimos que, en tiempo de la esclavización muchos 
de estos estilos de peinados no eran solo adornos, sino mapas de escape 
codificados, trenzados en el cabello de quienes soñaban con la libertad. No es 
fácil lidiar con el peso del pasado. Pero en este semillero, más que un espacio de 
aprendizaje encontramos un refugio. Aquí, nuestras voces resuenan con fuerza, 
como eco de quienes nos precedieron y semilla para quienes vendrán. Porque 
entender nuestras heridas no es quedarnos con el dolor, si no reconocernos en 
la historia y elegir con dignidad el camino hacia la sanación” (Rodríguez-Castro, 
2025). 
 

Este relato aborda las heridas del pasado colonial y racial, mostrando cómo el racismo 

y las secuelas de la esclavización perviven en las memorias colectivas y en las relaciones 

sociales. Las cicatrices del colonialismo perduran en las estructuras actuales, creando un 

mundo jerárquico que clasifica a las personas en superiores e inferiores, lo cual se manifiesta 

en el discurso y la construcción de identidades. Esto ha contribuido al silenciamiento de voces 

periféricas, lo que exige un enfoque decolonial que desafíe estas jerarquías (Grosfoguel, 2011). 

El pequeño gigante (Río Atrato) – Ezven De Jesús Córdoba Pestaña 

La historia trata sobre la importancia y el misterio del río Atrato en la región del Chocó, 

resaltando su papel en la vida, la existencia, identidad y memoria de las comunidades de las 

comunidades locales (García, 2023). La narración revela cómo, a través de una experiencia 

personal, el protagonista descubre que el río, aunque inmenso y poderoso tiene un valor 

cultural y simbólico, mostrando que muchas veces la percepción puede ser limitada y que la 

verdadera dimensión de la naturaleza puede sorprender.  

Bajo la sombra del mismo sol-Zami Hurtado Murillo  

La identidad es una construcción compleja, especialmente cuando está 
atravesada por la historia, la cultura y la percepción de los demás. Ser mulata y 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

parte de un grupo étnico negro me ha hecho reflexionar sobre lo que significa 
ser aceptada, tanto por otros como por mi propia comunidad. No siempre es 
fácil navegar un mundo donde el color de la piel parece dictar categorías, 
etiquetas o juicios y menos aún, cuando esas palabras vienen de personas que 
comparten tu historia y tus raíces. Dicen que la piel es solo una envoltura. Pero 
yo sé que pesa. Pesa como una historia no contada, como un eco que no cesa, 
como un espejo que a veces no refleja lo que siento. Ser mulata, negra, hija de 
una tierra ancestral y de un linaje que canta en tambores, me ha enseñado que 
la identidad es un tejido fino, cosido con hilos de historia, mirada ajena y amor 
propio. La primera vez que mi piel fue motivo de duda, ni siquiera hablaba. Tenía 
apenas unos meses, cuando en una reunión familiar, una voz no sé si de sorpresa 
o juicio dijo: “esa niña no les luce”. Aquellas palabras, que creían dichas al aire, 
se quedaron. No en mi memoria, sino en la de mi madre, en la de mis tíos, en la 
de ese álbum invisible donde guardamos las heridas que no se ven. Años 
después, cuando me lo contaron, sentí que una parte de mí, la que aún aprendía 
a amarse entera, se encogía un poco. Y no fue la última vez. Hace poco, mientras 
posábamos para una foto con mis amigos, en una escena inocente, pero tan 
cotidiana. El fotógrafo, con tono de quien cree que hace un comentario práctico, 
le dijo a uno de mis amigos -párate allá, junto a los blanquitos-. Yo era una de 
esos “blanquitos”. Sentí cómo el aire se hacía más denso ¿blanquita? ¿por qué 
eso me dolía, si no era un insulto? Porque en sus palabras había una trampa: una 
sugerencia de que no era del todo negra, del todo parte, del todo nuestra. Hay 
una tristeza silenciosa que se siente cuando tus raíces son puestas en duda por 
quienes comparten el mismo suelo. Como si el color viniera con una escala, como 
si mi tono de piel borrara los ritmos que llevo en la sangre, los cantos que mi 
abuela me enseñó o la forma en que mis pies reconocen el tambor antes que la 
mente. Pero esta historia no va solo de heridas. También va de fuego. He 
aprendido a mirar mi reflejo con otros ojos. No busco convencer a nadie de mi 
negritud. No necesito que me validen. Yo sé lo que soy: soy hija de la sal y del río, 
de la lucha y la herencia. ¡Soy negra! Aunque a veces el sol no me lo marque con 
la fuerza que otros esperan. Y eso no me hace menos. Me hace única. La 
verdadera batalla no está fuera. Está dentro. En cómo deshacemos esas cadenas 
invisibles que el racismo estructural ha metido en nuestras casas, en nuestras 
bromas, en nuestras miradas, porque sí, el racismo también se disfraza de 
halago, de comentario inocente, de risa nerviosa. Y por eso escribo esto. 
Porque mi piel pesa, pero no me aplasta. Porque cada palabra dicha en duda ha 
fortalecido mi certeza. Porque quiero un mundo donde no tengamos que 
explicar por qué somos, ni justificar de qué raíz venimos. Un mundo donde todas 
las tonalidades sean celebradas bajo la misma luz, bajo la sombra del mismo sol” 
(Hurtado-Murillo, 2025). 
 

El relato que explora la construcción de identidad racial y cultural desde una mirada 

personal y social.  Como plantea Evaristo (2007), escribir desde la experiencia negra no es un 

gesto de sumisión, sino un acto firme que desafía las injusticias y confronta las estructuras de 

opresión. Denuncia cómo el racismo estructural afecta la autoestima y el sentido de 

pertenencia, al tiempo que resalta la fuerza de la identidad afro como afirmación de orgullo y 

dignidad. Se devela la ausencia de información contextualizada, con un modelo educativo 



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

regido por lógicas que configuran el desapego y margina los saberes locales, clasificándolos 

como meramente “tradicionales”.  (Velásquez, 2014; Mbembe, 2023).  

Entretejiendo caminos “de la memoria al olvido”– Aura Yuseli Mena Gómez 

Este texto reflexiona sobre la historia de invisibilización del territorio y la cultura 

afrochocoana. Denuncia las desigualdades estructurales y la falta de reconocimiento, al 

tiempo que afirma la posibilidad de la transformación social mediante la escritura. Desde esta 

perspectiva, la escritura es un derecho ciudadano, que permite expresarse con voz propia, 

representar el mundo y acceder a otros derechos (Castrillón, 2020; Ferreiro, 2013; Freire, 1969, 

1972; Okura, 1991). Por tanto, como plantea Evaristo (2007), escribir desde la experiencia 

negra no es un gesto de sumisión, sino un acto firme que desafía las injusticias y confronta las 

estructuras de opresión.  Esta historia invita a cuestionar las razones del desconocimiento, a 

valorar la historia local como un acto de reivindicación cultural y resistencia epistémica. 

No son solo rizos, son nuestras raíces – Josué Mosquera Mena 

Este relato afirma que el cabello afro es símbolo de identidad, orgullo y resistencia 

cultural. Denuncia los estigmas sociales que inducen al rechazo del cuerpo y del origen, y 

propone la necesidad de fortalecer el amor propio (Valencia, 2022) y la valoración de las raíces 

ancestrales. 

¿Por qué de la extensión? – Rosa María Rodríguez Castro 

Aquí, la extensión del cabello se convierte en metáfora de resistencia, historia e 

identidad. Los peinados afro funcionan como mapas de escape, símbolos de orgullo y 

afirmación cultural, en contraste con las normas sociales que promueven la homogeneización. 

El relato documenta un proceso íntimo de aceptación y empoderamiento. A menudo, la 

experiencia se manifiesta en el aula a través de los recuerdos, y las historias contadas desde 

la experiencia suelen narrarse retrospectivamente (Hooks, 2021). La experiencia compartida 

y la narración oral enriquecen el aprendizaje, al tiempo que abren un espacio de agencia y 

reconocimiento de la alteridad.  

¿De dónde vengo yo? – Rosa María Rodríguez Castro 

Este relato evidencia la falta de familiaridad de los jóvenes con su historia regional, 

asociada a la ausencia de contenidos culturales y prácticas escriturales propias en el currículo 

escolar. Aunque el derecho a ser letrado está formalmente garantizado, el acceso a una 

producción escrita contextualizada desde su cultura ha sido limitado. La enseñanza técnica 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

de la escritura ha sido insuficiente para propiciar una expresión auténtica de las identidades, 

dejando vacíos en las trayectorias educativas. “Hay que desconfiar de la literatura de los 

opresores si se desea ser un escritor libre” (Zapata, 1997) y construir una literatura que celebre 

y respete la diversidad cultural. 

A la sombra de la esclavitud – Josué Mosquera Mena 

Explora cómo la esclavitud continúa proyectando sombras sobre la autoestima 

colectiva, dejando marcas de dolor, inferioridad y dependencia. Siguiendo a Zapata (1997), la 

palabra es vital para la justicia cultural, destacando la responsabilidad de los escritores de 

representar diversas voces, creando un espacio para narrativas locales que fortalezcan la 

identidad. El relato afirma que solo reconociendo el propio potencial y liberándose de esas 

cadenas simbólicas es posible avanzar como comunidad. 

La Patasola – Somalia Pretel Murillo 

Esta versión de la leyenda en la selva de Nuquí actúa como una advertencia cultural, 

transmitiendo saberes ancestrales sobre el respeto al entorno y los límites de la traición. 

Como afirma Vanín (2016), la costa pacífica colombiana alberga una gran diversidad de 

historias comparables a su riqueza natural y cultural, que merecen ser contadas, reconocidas 

y salvaguardadas. 

El relato finaliza con un llamado a fortalecer un modelo etnoeducativo propio, que 

valore las experiencias culturales y territoriales del Pacífico colombiano, en la línea de lo que 

García (2014) denomina “casa adentro”: una pedagogía para fortalecer la autonomía cultural 

y promover la participación comunitaria en la defensa de los valores identitarios. 

Descubriendo mis raíces-Jaider Felipe Ortiz Pérez 

Esta historia resalta la importancia de valorar las tradiciones y la memoria cultural del 

Chocó. La memoria cultural es indispensable, para asegurar que las historias del pasado 

moldean nuestro presente y futuro (Assmann, 2012), para redescubrir y reconocer las culturas 

propias como fuente de identidad y resistencia.  Al mismo tiempo, se denuncia la falla 

estructural del sistema educativo, que ha sido incapaz de transmitir el patrimonio cultural, 

dejando a los estudiantes desconectados de sus raíces. Por consiguiente, se requiere una 

pedagogía, que sea tanto comprometida, como liberadora  (Hooks, 2021), para desafiar la 

narrativa de historias únicas (Ngozi, 2023). Frente a este panorama, la emoción, el orgullo 

cultural y el acto de narrarse desde la propia voz, emergen como estrategias que permiten 

romper con la sensación de encierro, afirmarse y reivindicar la identidad del Chocó.    



Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

Las historias escritas por los Palabreros Nóveles, aquí denominadas escrivivencias 

palabreras, son relatos de vida personales, familiares y colectivas que ahora cobran forma 

escrita. No son únicamente testimonios emocionales: son afirmaciones de identidad, narradas 

desde su propio lugar de enunciación, que reafirman pertenencias y denuncian silencios 

históricos.  En este proceso, la escritura gestionada desde el palabreo se convierte en un acto 

político, un espacio legítimo de enunciación donde los y las jóvenes se narran como sujetos 

históricos y proyectan otras formas de futuro. En sus palabras, en sus silencios y en sus 

escrituras, emerge un conocimiento que interpela, incomoda y transforma. 

 

7 Consideraciones finales 

Las escrivivencias palabreras constituyen un acto de resistencia cultural, una forma 

legítima y necesaria de recuperar y fortalecer la memoria colectiva, identidad y autoestima de 

las comunidades afrochocoanas. A través de la palabra escrita que nace del palabreo y se 

nutre de la oralidad, los y las jóvenes del Chocó desafían las dinámicas de silenciamiento, 

exclusión y marginación histórica. 

En este proceso, la escritura se convierte en una herramienta política, afectiva y 

epistémica, que permite narrarse desde sí, cuestionar los relatos impuestos y construir otras 

formas de representación. La voz juvenil afrocolombiana se instala como sujeto de 

enunciación legítimo y no como objeto del discurso. 

El reconocimiento de las historias escritas por los Palabreros Nóveles revela una 

conciencia crítica emergente sobre sus raíces, su territorio y su historia, pero también devela 

los vacíos estructurales de la educación formal, que sigue sin integrar saberes propios, 

memorias locales ni prácticas culturales en el currículo oficial. Esta omisión perpetúa la 

desigualdad, el racismo estructural y la invisibilización cultural. 

De ahí que se evidencie con claridad, la necesidad urgente de fortalecer procesos 

pedagógicos interculturales, intergeneracionales y contextualizados, que reconozcan a los 

estudiantes como sujetos culturales, portadores de historia y conocimiento. La educación 

debe dejar de ser reproductora de narrativas dominantes, y convertirse en una herramienta 

para la afirmación de identidades y la construcción de justicia social. 

La recuperación y valorización de las prácticas orales y culturales como los peinados 

ancestrales, las historias del río Atrato, los cantos tradicionales y las narrativas de lo cotidiano 



Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

constituyen acciones de resistencia simbólica y emocional que fortalecen la identidad 

afrodescendiente frente a las imposiciones culturales y la lógica colonial del olvido. 

Las escrivivencias palabreras, en este sentido, no solo preservan la memoria viva del 

pueblo afrochocoano, sino que operan como dispositivo político de transformación, al 

reivindicar los derechos culturales, fortalecer las identidades colectivas y promover procesos 

de sanación individual y comunitaria. Desde esta perspectiva, los Palabreros Nóveles no son 

solo estudiantes, ni testigos de una realidad, sino sujetos narradores de conocimiento, 

memoria y dignidad. A través del palabreo que se transforma en escritura, han comenzado a 

abrir caminos hacia una educación que no excluye, una cultura que no niega y un país que 

necesita aprender a escucharse en sus propias voces. 

Referencias  

ASSMANN, Aleida. Cultural Memory and Western Civilization: Functions, Media, Archives. 
Cambridge University Press. 2012. 

CAICEDO,  Jóse.  Injusticia curricular y currículo antirracista: contribuciones al debate sobre 
el racismo escolar. En Debates y reflexiones contemporáneas sobre el racismo en el 
suroccidente de Colombia. Universidad Icesi, Mayo de 2023, primera edición. 

CASTRILLÓN, Sandra. La lectura, la escritura y la oralidad: el derecho a la cultura escrita. Serie 
Fundamentos – 1. Biblioteca Nacional de Colombia, colección del Ministerio de Cultura. 2020. 
https://bibliotecanacional.gov.co/es-co/formacion/caja-de 
herramientas/Documents/Fundamentos-Guia%201 Lectura,%20escritura%20y%20oralidad_ 
web.pdf   

DANE. La información del DANE en la toma de decisiones regionales. Departamento 
Administrativo Nacional de Estadística. 2022.  
https://www.dane.gov.co/files/investigaciones/planes-departamentos-ciudades/220128-
InfoDane-Quibdo-Choco.pdf. 

DERRIDA, Jacques. De la gramatología. Siglo XXI Editores. 1967. 

EVARISTO, Conceição. Da grafia—desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento de 
minha escrita. In M. Antônio Alexandre (Org.). Representações performáticas brasileiras: 
teórias, práticas e suas interfaces (pp. 16–21). Mazza Edições. 2007. 

EVARISTO, Conceição. Sem Censura. Faz relato sobre suas vivências e comenta a 
“escrevivência”.  2024. [Vídeo]. YouTube. https://www.youtube.com/xxx 

FALS BORDA, Orlando. Una sociología sentipensante para América Latina (V. M. Moncayo, 
Presentador). Siglo XXI Editores; CLACSO. 2015. 

FERREIRO, Emilia. Leer y escribir en un mundo cambiante. Universidad Nacional de la Plata. 
2013. http://www.oei.es/fomentolectura/leer_escribir_mundo_cambiante_ferreiro.pdf 

FREIRE, Paulo. La educación como práctica de libertad. México: Siglo XXI. Colombia. 1969. 

FREIRE, Paulo. La pedagogía del oprimido. Buenos Aires: Siglo XXI. 1972. 

FINNEGAN, Ruth. Oral Poetry. Indiana University Press. 1992 – 1997. 

https://www.dane.gov.co/files/investigaciones/planes-departamentos-ciudades/220128-InfoDane-Quibdo-Choco.pdf
https://www.dane.gov.co/files/investigaciones/planes-departamentos-ciudades/220128-InfoDane-Quibdo-Choco.pdf
https://www.youtube.com/xxx
http://www.oei.es/fomentolectura/leer_escribir_mundo_cambiante_ferreiro.pdf


Revista Cocar. Edição Especial N.45/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 

 
 

FOUCAULT, Michael. Estrategias de poder (Vol. II). Paidós. 2001. 

GARCÍA, Jorge Enrique. La etnoeducación afro “Casa adentro”: Un modelo político 
pedagógico en el Pacífico colombiano. Pedagogía y Saberes, (34), 117.121.  2011. 
https://doi.org/10.17227/01212494.34pys117.121 ACM 

GARCÍA, Jorge Enrique. Hacia una nueva humanidad: maestros insumisos, malungaje e 
interculturalidad. Revista del CISEN Tramas/Maepova, 11 (1), 12-26. 2023. 

GROSFOGUEL, Ramón. "Decolonizing Post-Colonial Studies and Paradigms of Political-
Economy: Transmodernity, Decolonial Thinking, and Global Coloniality." Transmodernity: 
Journal of Peripheral Cultural Production of the Luso-Hispanic World, 1(1). 2011. 

HAMPATÉ BÁ, Amadou. La tradición viva. In: Historia general de África: Metodología y 
prehistoria de África. París: UNESCOC Librería digital.  1982. 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000045083_spa 

HOOKS, Bell. Enseñar a transgredir. La educación cómo práctica de la Libertad. Madrid: 
Capitán Swing. 2021. 

ICFES. Análisis Resultados Saber Pro. Universidad Tecnológica del Chocó – Facultad de 
Educación. ICFES Mejor Saber Pro. 2023. 

MBEMBE, Achille. Crítica de la razón negra: ensayo sobre el racismo contemporáneo. Ned 
Ediciones. 2016. 

MBEMBE, Achille. Descolonizar la universidad. Ennegativo Ediciones. 2023. 
https://www.academia.edu/108986069/Achille_Mbembe_2023_Descolonizar_la_universidad
_Trad_Leandro_S%C3%A1nchez_Mar%C3%ADn_ 

MEAD, Margaret. Cultura y compromiso ([edition unavailable]). Gedisa Editorial. 1970 – 2019. 
Retrieved from https://www.perlego.com/book/2046166/cultura-y-compromiso-estudios-
sobre-la-ruptura-generacional-pdf (Original work published 2019) 

MIGNOLO, Walter. La idea de América: Epistemologías del Sur. CLACSO. 2009. 

NGOZI, Adichie Chimamanda. El peligro de la historia única. Penguin Random House Grupo 
Editorial, S.A-S. Bogotá, D.C, Colombia. ISBN:978-958-5458-16-1.  2023. 

ORUKA ODERA. Henry. Sage Philosophy: Indigenous Thinkers and the Modern Debate on 
African Philosophy. New York: E. J. Brill. 1991. 

PINEDA VALENCIA, Maria Cristina., CASTAÑO AGUIRRE, Ana Milena. La lectura como derecho 
en la formación de ciudadanía. Universidad Católica de Pereira.  2014. 
https://revistas.ucp.edu.co/index.php/paginas/article/view/1911 

RAMA, Ángel. La ciudad letrada. ARCA S.R.L. Andes 1118- Montevideo, Uruguay. 1998. 

RÍOS, Arnaldo. Investigación creativa. Cali: Ed. Universidad Libre. 2009. 

UNESCO. Declaración Universal de la sobre la Diversidad Cultural. Paris, Francia. 2001.  
https://www.unesco.org/es/legal-affairs/unesco-universal-declaration-cultural-diversity  

UNESCO. La alfabetización un factor vital. Organización de las Naciones Unidas para la 
Educación, la Ciencia y la Cultura. 2006. 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000149782_spa. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000045083_spa
https://www.academia.edu/108986069/Achille_Mbembe_2023_Descolonizar_la_universidad_Trad_Leandro_S%C3%A1nchez_Mar%C3%ADn_
https://www.academia.edu/108986069/Achille_Mbembe_2023_Descolonizar_la_universidad_Trad_Leandro_S%C3%A1nchez_Mar%C3%ADn_
https://revistas.ucp.edu.co/index.php/paginas/article/view/1911
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000149782_spa


Narrativas emergentes: oralidad y escritura como derechos en el palabreo intercultural 

 

UNESCO. Fiesta de San Francisco de Asís en Quibdó (Colombia). Organización de las Naciones 
Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura. 2012.  https://ich.unesco.org/es/RL/fiesta-de-
san-francisco-de-asis-en-quibdo-colombia-00640. 

VANÍN, Alfredo. Una mirada a la tradición oral del pacífico. Banco de la República, Centro 
Cultural Buenaventura. 2016. 
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll18/id/336/ 

VALENCIA, Edna Liliana. El racismo y yo. Intermedio Editores S.A.S. 2022. 

VELÁSQUEZ, Rogerio. Apuntes socio-económicos del Atrato Medio. En: ensayos escogidos. 
Bogotá: Ministerio de Cultura. 2010. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de)colonialidad. Perspectivas críticas y políticas. XII 
Congreso ARIC, Florianópolis, Brasil. 2009. 

WALSH, Catherine. "La interculturalidad y la educación básica ecuatoriana: propuestas para la 
reforma educativa". Procesos: revista ecuatoriana de historia. 12 (I Semestre, 1998): 119-128. 
1998. https://repositorio.uasb.edu.ec/handle/10644/1364 

WALSH, Catherine. Pedagogias decoloniales. Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y 
(re)vivir. Universidad Andina Simón Bolívar (UASB). 2023. 
https://www.researchgate.net/publication/368840775 

ZAPATA, Manuel. Dinámicas de transmisión de tradición oral.  Grupo de Investigación 
Oralidades. Narrativas Audiovisuales y cultura popular del Caribe Colombiano. 1997. 

ZAPATA, Manuel. La rebelión de los genes. El mestizaje americano de los genes. Primera 
edición. Altamir Ediciones. Bogotá D.F. Págs. 15-29. Conferencia leída en el marco de la semana 
Cultural Universitaria de la Universidad Nacional de Colombia, en la Facultad de Medicina. 
1997. 

ZAPATA, Manuel. Tradición oral y conducta en Córdoba. Tercera Edición. Cali: Universidad del 
Valle. 1972. https://zapataolivella.univalle.edu.co/obra/tradicion-oral-y-conducta-en-cordoba/  
 

Sobre la autora 

Ana Julia Chaverra Rivas  
Licenciada em Inglés y Francés (2006) y Magistra en Didáctica del Inglés(2012) de la 
Universidad Tecnológica del Chocó (UTCH). Estudiante de doctorado en Educación en la 
Universidad Católica de Manizales, Colombia. Formadora en Programas de Desarrollo 
Profesoral (PDP) de docentes de Inglés. Sus principales intereses investigativos abordan 
prácticas de enseñanza de idiomas, tradición oral y escritura como derechos e 
interculturalidad. Actualmente es profesora en la Universidad Diego Luis Córdoba (UTCH) y 
hace parte del grupo de Investigación, Lengua y Cultura. Investigadora en las áreas de 
interculturalidad, oralidad y escritura como derechos culturales y formación docente 
E-mail: d-ana.chaverra@utch.edu.co  Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6660-7839  
 

Recebido em: 01/07/2025 
Aceito para publicação em: 07/07/2025 

https://ich.unesco.org/es/RL/fiesta-de-san-francisco-de-asis-en-quibdo-colombia-00640
https://ich.unesco.org/es/RL/fiesta-de-san-francisco-de-asis-en-quibdo-colombia-00640
https://babel.banrepcultural.org/digital/collection/p17054coll18/id/336/
https://repositorio.uasb.edu.ec/handle/10644/1364
https://www.researchgate.net/publication/368840775
mailto:d-ana.chaverra@utch.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-6660-7839

