
                                              

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

 

Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                           ISSN: 2237-0315  
Dossiê: (Re)lançar a indagação: A escola tem futuro? 

 

¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente 
curricular 

 
As escolas indígenas têm futuro? Uma análise a partir da linguagem enquanto componente 

curricular 
 Carolina Miranda de Oliveira 

Universidad de Zaragoza  
Teruel-Espanha 

 
Anna Beatriz Albuquerque Vecchia 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 
Rio de Janeiro-Brasil 

 
 
Resumen 

Este artículo tiene como objetivo presentar una reflexión sobre la violencia simbólica, los aportes y 

avances futuros y necesarios de la institución escolar en comunidades indígenas de Brasil. El texto 

presenta una problematización de la pregunta “¿tiene futuro la escuela?” en el contexto de los 

pueblos originarios, un intento audaz de responder a la pregunta que guió la segunda publicación de 

este dossier. La escuela, como institución educativa oficial en los territorios de los pueblos indígenas, 

fue causa de grandes pérdidas culturales, lingüísticas y religiosas. Sin embargo, esta institución 

actualmente está siendo reformulada, reinventada, transformándose en un espacio de valoración de 

las lenguas y culturas de estos grupos étnicamente diversos, aunque dista mucho de responder a los 

diferentes proyectos de futuro que anhelan estos grupos. 

Palabras clave: Escuela indígena; Políticas educativas; Educación intercultural; Educación escolar 

indígena. 

Resumo  

O presente artigo tem como objetivo apresentar uma reflexão sobre as violências simbólicas, as 

contribuições e os futuros e necessários avanços da instituição escolar nas comunidades indígenas do 

Brasil. Para tal, trazemos uma reflexão a partir do componente curricular de língua indígena numa 

escola indígena no Rio de Janeiro. O texto apresenta uma problematização da pergunta “a escola tem 

futuro?” no contexto dos povos originários, uma atrevida tentativa de responder à pergunta que 

guiou a segunda publicação deste dossiê. A escola como instituição oficial de ensino nos territórios 

dos povos indígenas, foi a causadora de grande perda cultural, linguística e religiosa. Não obstante, 

atualmente essa instituição vem sendo reformulada, reinventada, transformando-se em um espaço 

de valorização das línguas e culturas desses grupos etnicamente diversos, ainda que esteja longe de 

responder aos diferentes projetos de futuro almejados por esses povos.   

Palavras-chave: Escola indígena; Políticas Educativas; Educação intercultural; Educação Escolar 

Indígena.  



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
Introducción 

El lugar de la escuela en los territorios de los pueblos indígenas es algo que debe 

ser cuestionado, dado que es una institución externa a las culturas indígenas y que 

durante muchos siglos fue utilizada como medio de homogeneización cultural, lingüística 

y religiosa. Después de las luchas y reivindicaciones de los pueblos indígenas por una 

educación escolar basada en las realidades de sus lenguas y culturas, esta institución ha 

sido resignificada. 

¿Tiene futuro la escuela en las comunidades indígenas? ¿Cómo creer en el futuro 

de una institución que, según el sociólogo francés Pierre Bourdieu (1997), reproduce las 

desigualdades sociales desde el interior de la comunidad escolar, representando la 

educación una institución legitimadora de la estructura social? Cómo creer en una 

institución que, según García (2017), basándose en la teoría de Bourdieu, no ayuda a 

bloquear las brechas culturales entre alumnos y alumnas de diferentes orígenes sociales, 

sino que potencia su reproducción, con el agravante de que las diferencias de clase social, 

a través de la práctica académica, acaban transformándose en diferencias individuales, 

atribuidas al mérito, al esfuerzo y a la capacidad. En este sentido, la escuela legitima la 

desigualdad social. 

En este artículo, estamos hablando de un lugar de dedicación y militancia por la 

educación escolar indígena de calidad, desde el inicio de nuestras carreras, organizando 

y participando de encuentros de formación continua para profesores/as indígenas 

Guaraní Mbyá, y posteriormente como profesoras del Curso Magisterio Indígena, ambos 

en el Colégio Indígena Estadual Guarani Karai Kuery Renda (CIEGKKR), en la comunidad 

Sapukai, Angra dos Reis - RJ, realizados en asociación con el Programa “Escolas do 

Territorio” del Instituto de Educação de Angra dos Reis de la Universidade Federal 

Fluminense (IEAR/UFF), coordinado por el Profesor Domingos Nobre, con quien 

colaboramos desde el grado en Pedagogía. 

En este artículo, buscamos presentar aspectos importantes del pasado, del presente y 

de lo que se espera de la educación escolar en el territorio y para el territorio indígena en el 

futuro. Por ello, hemos dividido el artículo en tres tópicos. En el primero, titulado “El proceso 

de escolarización de lo pueblos indígenas en Brasil”, recuperamos brevemente la problemática 

introducción de la educación no indígena impuesta a estos grupos, con el objetivo de 

convertir y homogeneizar estas sociedades. Finalizamos este tópico presentando algunas 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
leyes significativas creadas tras la redemocratización de Brasil, que otorgaron a las sociedades 

indígenas el derecho a recibir una educación escolar acorde con sus lenguas, costumbres y 

sistemas de conocimiento. 

En el segundo tópico, “Discusión curricular actual”, partimos del entendimiento de 

que el fortalecimiento y la valorización de las lenguas indígenas son fundamentales para 

proyectar no sólo el futuro de las escuelas indígenas, sino también el de la cultura 

indígena. En este sentido, utilizamos el currículo escolar del estado de Río de Janeiro, 

analizando cómo este documento aborda el componente curricular de lengua, para 

reflexionar sobre el lugar que ocupa la lengua en las escuelas indígenas en la actualidad. 

Finalmente, en el tercer tópico “¿Qué escuela indígena queremos?” presentamos 

aspectos que consideramos importantes para el futuro de una escuela indígena que sea 

verdaderamente indígena, como más profesores/as capacitados para trabajar en las 

asignaturas de primaria y secundaria, la producción de materiales didácticos basados en 

la realidad cultural y lingüística de los estudiantes indígenas de todo Brasil, así como la 

promoción de textos literarios escritos por y para indígenas. 

 El proceso de escolarización de los pueblos indígenas en Brasil 

La imposición de escuelas en los territorios de los pueblos indígenas es un hecho 

que no debemos olvidar. Recordar el sombrío pasado escolar de estos grupos étnicos 

significa impedir que se repitan las mismas acciones de asimilación disfrazadas de 

educación liberadora. En este apartado, pretendemos hacer un breve recuento de la 

historia de la escolarización en las comunidades indígenas de Brasil. 

Las primeras experiencias de educación escolar para estas sociedades se 

desarrollaron con el objetivo de convertirlas al cristianismo y “civilizarlas”. 

Históricamente, desde el período colonial hasta la dictadura militar en Brasil, el objetivo 

de la educación para estos pueblos fue convertirlos al cristianismo y unificarlos cultural y 

lingüísticamente. Se trataba de un intento violento de borrar las diversas formas de 

existencia y cosmovisiones presentes en el territorio brasileño. 

La redemocratización de Brasil garantizó, a través de leyes afirmativas, muchas 

de las reivindicaciones planteadas por los pueblos indígenas en la Constitución Federal 

de 1988. A partir de manifestaciones de movimientos indígenas, apoyo de ONGs, 

indigenistas e investigadores/as vinculados a universidades públicas, los pueblos 



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
indígenas conquistaron el derecho a recibir una educación diferenciada, específica, 

intercultural y bilingüe. El artículo 231 de la Constitución de 1988, garantizó el respeto a 

la organización social, costumbres, lenguas, creencias y tradiciones, rompiendo 

oficialmente con la política asimilacionista del Estado. La nueva Carta Constitucional 

también reconoció el derecho a utilizar sus propias lenguas en los procesos de 

aprendizaje, allanando el camino para la construcción de la actual escuela indígena. 

La Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB), creada en 1996, afirmó derechos 

específicos a la educación. El artículo 79 aclara que “el Estado apoyará técnica y 

financieramente a los sistemas educativos para garantizar la educación intercultural de las 

comunidades indígenas, desarrollando programas integrales de enseñanza e investigación.” 

La deliberación del Conselho Nacional de Educação, nº 14, de 9 de septiembre de 1999, 

defendió la creación de la categoría “Escuela Indígena” en los sistemas educativos 

estaduales y municipales. 

Aunque hoy algunas escuelas indígenas sigan registradas como escuelas rurales 

en algunos municipios y estados de Brasil, con la creación de la categoría “Escuela 

Indígena” fue posible garantizar, aunque sólo fuera por ley, la “autonomía” de esas 

escuelas, tanto en lo que se refiere al proyecto pedagógico como al uso de recursos 

financieros públicos para el mantenimiento de la vida escolar cotidiana, garantizando la 

plena participación de cada comunidad indígena en las decisiones relacionadas con la 

educación y el funcionamiento escolar (CNE, 1999). 

El Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNEInd), también 

fue un documento importante en la lucha de los pueblos indígenas por una escuela 

indígena. El RCNEInd (1998) reconoce que el uso de las lenguas indígenas, tanto en forma 

oral como escrita, es un vehículo importante para fortalecer y modernizar las lenguas 

nativas, y que es sumamente importante que estos grupos étnicos tengan conocimientos 

gramaticales, estructurales y sistémicos de sus lenguas. 

La Ley nº 10.172, del 9 de enero de 2001, que estableció el primer Plano Nacional 

de Educação (PNE), para especificar la formación de maestros/as indígenas, establece 

que la educación bilingüe, adaptada a las particularidades culturales de los diferentes 

grupos, es mejor atendida por profesores/as indígenas. En este sentido, se debe 

reconocer que la formación inicial y permanente de los propios indígenas, como 

maestros/as en sus comunidades, debe darse en servicio y de manera concomitante con 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
su propia escolaridad. En este sentido, muchos maestros y maestras indígenas ejercen 

como docentes al mismo tiempo que frecuentan los cursos de Magisterio Indígena o las 

Licenciaturas Interculturales. 

Los logros legislativos para la educación escolar indígena han sido bastante 

significativos, aunque la realidad aún no sea la que las diferentes sociedades indígenas 

desean. Es importante destacar que nuestro objetivo en este apartado no ha sido 

presentar todas las leyes creadas en los últimos 35 años, sino señalar algunas de las más 

importantes. Hay otras leyes significativas creadas a lo largo de estos años, pero no 

entraremos en detalles sobre todas ellas. Son fácilmente accesibles y ralentizarían el 

desarrollo de esta reflexión general. 

Podemos decir que la educación escolar indígena contrahegemónica es aún 

reciente. Hasta el día de hoy, los pueblos indígenas continúan luchando contra la vigencia 

o fortalecimiento de gobiernos neoliberales que actúan invisibilizando las demandas de 

estos pueblos por políticas educativas que rompan con las prácticas y perspectivas 

colonizadoras y racistas instaladas en los actuales sistemas escolares (Paladino; Souza; 

García, 2020). 

Caviedes (2016) señala que, si creemos que la escuela sigue teniendo un papel 

colonizador, aunque haya sido reinterpretada por los pueblos indígenas para sus luchas, 

entonces tenemos que atingir a los mecanismos colonizadores para eliminarlos. En este 

caso, buscamos una solución que aún no existe y que hay que crear. Si los pueblos 

indígenas están reinterpretando y apropiándose de la escuela en favor de sus derechos, 

entonces necesitamos entender cómo lo han hecho, para poder apoyar estos procesos 

allí donde sean débiles o incompletos. En vista de ello, este conocimiento nos ayudaría a 

continuar un proceso que ya ha comenzado. 

Debate sobre el plan de estudios actual 

A partir de la implantación de la Base Curricular Nacional Común (BNCC) en Brasil, 

por medio de la Ley nº 13.415/2017, los currículos escolares fueron reformulados y pasaron 

a ser entendidos a través de las habilidades y competencias de cada área del 

conocimiento: lenguas y sus tecnologías; matemática y sus tecnologías; ciencias 

naturales y sus tecnologías; y ciencias humanas y sociales aplicadas. Correspondió 

entonces a los estados y municipios realizar los cambios curricularesi. 



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
El CIEGKKR en 2024, es administrado por el Estado y atiende a jóvenes y niños de 

la Comunidad Sapukai, en Angra dos Reis - RJ, en los años inicial y final de la enseñanza 

primaria, así como el grupo de estudiantes del curso Magisterio Indígenaii, por lo que el 

documento utilizado es el Currículo de Referencia del Estado de Río de Janeiro: 

Educación Primaria, formulado en 2022. 

El documento se divide en modalidades de enseñanza, seguidas de áreas de 

conocimiento, y contiene dos capítulos dedicados a la educación escolar indígena: 

educación primaria, años iniciales y años finales. Además, el documento cita las Diretrizes 

Nacionais da Educação Escolar Indígena, por lo que se organiza con sus propios 

componentes: lengua indígena y cosmovisión; educación indígena: intercultural y 

bilingüe, además de los componentes de la BNCC. En el siguiente apartado analizaremos 

la presentación del área de lengua en el documento. 

La lengua como componente curricular 

Las orientaciones del documento sobre año/etapa, trimestre, objetos de 

conocimiento y habilidades se dividen en las siguientes áreas: Etnomatemática, 

Etnociencia, Etnohistoria, Etnogeografía, Etnoeducación Física, Cosmología y Lengua 

Indígena Guaraní. En todas ellas aparece la columna “prácticas lingüísticas”, como se 

muestra en la tabla siguiente: 

Figura 1: Componente del plan de estudios: Etnomatemáticas 

 
Fuente: Currículo de Referencia del Estado de Río de Janeiro: Enseñanza Fundamental (2022). 

 
Se puede entender, entonces, que la lengua está diluida en los componentes 

curriculares, presentados como saberes transversales. La última página muestra el 

componente curricular “Lengua Indígena Guaraní”, como se muestra en la imagen a 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
continuación: 

Figura 2: Componente curricular “Lengua Indígena Guaraní” 

 
Fuente: Currículo de Referencia del Estado de Río de Janeiro: Enseñanza Fundamental (2022). 

 
Podemos ver que los objetos de conocimiento, así como las habilidades, del 

componente Lengua Indígena están relacionados con el conocimiento de la cultura Mbyá 

y las cuestiones lingüísticas sólo aparecen en 5º año. 

Según el documento de la BNCC, son seis las competencias lingüísticas específicas 

para la Educación Primaria a desarrollar durante los cinco años de vida escolar del alumno 

en este segmento. Sin embargo, la forma en que se presenta el documento a utilizar por 

los docentes Mbyá dificulta su lectura, ya que el área de lengua no aparece de manera 

específica. 

A partir de la sistematización propuesta por D'Angelis (2014, p. 102), de respuestas 

a una clasificación de la vitalidad de la lengua, es decir, tareas pedagógicas para 

fortalecer, revitalizar, recuperar, reintroducir o introducir lenguas indígenas, las acciones 

necesarias para fortalecer y modernizar el mbyá guaraní son responsabilidad de algunos 

actores sociales, entre ellos la escuela: “a) desarrollo de la escritura; b) inclusión en 

múltiples medios; c) enseñanza como primera lengua; d) producción de materiales 

didácticos; e) creación de herramientas lingüísticas” (p. 102). Si la lengua no ocupa un 

lugar privilegiado en las escuelas, como muestra el currículo, ¿cómo se puede actuar de 

inmediato en términos de planificación lingüística para contrarrestar el rápido proceso 

de obsolescencia de la lengua? (D'Angelis, 2014, p. 104). ¿Cuál sería el futuro de las 

escuelas indígenas si ya no hay lenguas indígenas? 



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
 

¿Qué escuela indígena queremos? 

Dadas las diversas realidades de los pueblos indígenas en Brasil, es importante 

reflexionar sobre qué tipo de escuela indígena quieren. ¿Qué esperan los pueblos 

indígenas, dentro de sus realidades culturales, lingüísticas y geográficas, de la escuela? 

Nobre (2020b) señala que hay varios significados en disputa en la sociedad bajo 

diferentes proyectos de futuro, entre los que se encuentra la escuela indígena. Sin 

embargo, ella puede ser un instrumento colectivo de resistencia, autonomía y creatividad 

o un mecanismo de subordinación para soluciones individuales en una perspectiva 

capitalista e individualista. En esta dirección: 

 
Entendemos que en la mayoría de las sociedades indígenas la escuela ha pasado 
a ocupar un papel tanto o más importante que el que desempeña en la sociedad 
occidental a la hora de educar a los jóvenes y adolescentes. La ilusión ingenua o 
espontánea con la que algunos creen en la fuerza de las formas tradicionales de 
“educación indígena” como contrapunto a la escuela se disuelve ante los 
rápidos cambios que ésta introduce -o sirve de vehículo para introducir- en 
muchas comunidades. Por eso, el PPP de una escuela indígena debe prestar más 
atención a los valores, actitudes y principios -es decir, a lo que efectivamente 
define una cultura- que a los contenidoiii (D'angelis, 2012, p. 109). 
 

Hoy en día, las escuelas que ocupan los territorios indígenas son consideradas una 

vía importante y estratégica para lograr la justicia social. Y para muchos de estos grupos, 

la educación formal ayuda a “exponer la injusticia histórica cometida contra los pueblos 

indígenas que han sido reducidos a comunidades inferiores, ignorados y excluidos por la 

historia oficial y condenados a una posición subordinada en la sociedad nacional y a una 

posición culturalmente fosilizada en el espacio y en el tiempo” (Baniwa, 2022, p. 264-265). 

Todavía apoyadas en este autor, señalamos que el crecimiento demográfico, el papel 

creciente de importantes líderes en la política y la presencia cada vez mayor de los 

pueblos indígenas en la vida de la sociedad nacional y mundial, contradicen el discurso de 

la desaparición, la incapacidad y la tutela indígena y dan paso a nuevas posibilidades de 

ciudadanía y de relación con el Estado y la sociedad no indígena. 

Para hablar del futuro, corroboramos a Nobre (2020a), citando a Nobre (2020b), 

quien enumera tres categorías fundamentales de análisis que podemos aprobar como 

condiciones para que las escuelas indígenas se configuren como espacios de resistencia 

y autonomía o, por otro lado, como lugares de subordinación y dominación: 

1) Tener un proyecto de sociedad pensado y construido colectivamente. 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Para que se conviertan en procesos educativos verdaderamente liberadores, y no sólo en 

números que reflejen un aumento de la matrícula escolar, las escuelas indígenas deben 

alinearse con proyectos emancipadores y creativos para la sociedad y el futuro. Para ello 

es necesario romper las limitaciones impuestas por el Estado burocrático. 

2) ¿Qué modelo de interculturalidad ha adoptado para sus relaciones? 

¿Las relaciones entre la comunidad indígena, incluida la escuela, y la comunidad no 

indígena están marcadas por el interculturalismo funcional o por el interculturalismo 

crítico? En el interculturalismo funcional hay reconocimiento de la diversidad cultural, 

pero se mantiene la desigualdad en los ámbitos político, social y económico, 

manteniendo así las diferencias sociales que existen entre los llamados grupos 

dominantes y los grupos dominados marginados. En el interculturalismo crítico, además 

de reconocerse y valorarse la diversidad cultural, existen diálogos que buscan políticas 

redistributivas para alcanzar la igualdad de derechos y la justicia social (Tubino, 2004; 

Busquets, 2015; Walsh, 2010). 

3) ¿Cuál es la política lingüística adoptada por la comunidad y la escuela? 

En la medida en que la escuela forme parte de un proyecto de sociedad y de futuro del 

pueblo construido colectivamente, en la medida en que las relaciones entre la escuela y 

el entorno no indígena estén regidas por un interculturalismo crítico, en la medida en que 

el bilingüismo de resistencia adoptado por la escuela y en las relaciones con la comunidad 

exprese una opción consciente de política lingüística, la escuela tendrá más posibilidades 

de ser autónoma (Nobre, 2020b). 

 La formación del profesorado: ¿un camino hacia la autonomía de las escuelas 

indígenas? 

Incluso con el creciente número de indígenas que ingresan en cursos de nivel 

superior, la escasez de profesores/as para trabajar en las escuelas de las diversas 

comunidades de Brasil sigue siendo grande. La mayoría de las escuelas indígenas siguen 

estando dirigidas por Juruá (no indígenas), y la mayor parte del personal docente está 

formado por profesores ajenos a la comunidad, tanto en los primeros años de 

escolarización como en los últimos. 

La escasez de maestros/as indígenas es particularmente aguda en los últimos años 

de la educación. Existe una necesidad recurrente de maestros/as cualificados para 



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
trabajar en sus comunidades, especialmente en las etapas finales de la educación básica 

y obligatoria. La escasez de profesores/as indígenas no sólo con formación básica, sino 

también licenciados/as en química, física, geografía, historia, matemáticas y otras áreas 

es bastante común en muchas comunidades y todavía son pocas las universidades que 

ofrecen cursos de Licenciatura Intercultural o de Magisterio Indígena. El estado de Río de 

Janeiro se destaca de forma negativa: de las seis universidades públicas, además del 

Centro Federal de Educação Tecnológica (CEFET), ninguna ofrece cursos superiores 

interculturales o específicos, a diferencia de algunos estados como Mato Grosso, con 

FAINDiv o Mato Grosso do Sul, con FAINDIv, entre otros. 

Esta realidad hace que profesores/as no indígenas ocupen estos puestos, siendo 

muchas veces profesionales que no conocen la cultura, cargados de prejuicios y sin la 

sensibilidad pedagógica para entender cómo se debe enseñar en una comunidad 

indígena. ¿Cómo hablar de autonomía cuando los directores/as de las escuelas indígenas 

son blancos? ¿Cómo hablar de educación bilingüe si la mayoría de los maestros/as de las 

etapas finales no son indígenas? Para que una escuela indígena sea autónoma, además 

del compromiso del Estado de hacer cumplir las leyes, es fundamental que los equipos 

directivos y maestros/as sean la mayoría. 

Partiendo del contexto guaraní mbyá, con el fin de promover la enseñanza 

diferenciada e intercultural en la comunidad Sapukai, el Programa Escolas do Território 

do Instituto de Educação de Angra dos Reis - UFF, ofrece formación continua a los 

profesores indígenas y no indígenas del Colégio Indígena Estatal Guaraní Karai Kuery 

Renda (CIEGKKR), en colaboración con la dirección del Colegio. Estos encuentros tienen 

lugar una vez al mes con los profesores/as indígenas de los primeros años de primaria y 

una vez al mes con los profesores/as no indígenas de secundaria. El objetivo de estas 

sesiones de formación no es sólo debatir, sino también incidir en una educación 

intercultural y bilingüe crítica, dialogando y reflexionando sobre el currículo y el Proyecto 

Político Pedagógico de la escuela. Sin embargo, los frecuentes cambios del cuerpo 

docente no indígena en secundaria, ponen en peligro la continuidad y eficacia de la 

formación continua. 

Como mencionamos anteriormente, el panorama de la enseñanza escolar 

indígena en Río de Janeiro es vergonzoso. Actualmente, el estado de Río de Janeiro sólo 

cuenta con un curso de Magisterio Indígena, que se imparte a través de un Acuerdo de 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Cooperación Técnica (ACT) entre el Instituto de Educação de Angra dos Reis de la UFF y 

la Secretaría de Educación del Estado de Río de Janeiro (SEEDUC-RJ). En virtud de este 

acuerdo, la universidad presta servicios de asesoramiento y se encarga de ofrecer 

asignaturas pedagógicas, dirigidas voluntariamente por profesores/as invitados, y de 

coordinar el curso. La secretaría se encarga de la infraestructura y de ofrecer las 

asignaturas de la BNCC. No es un curso regular, es decir, no es permanente, pero se creó 

para satisfacer una importante demanda de los Mbyá, principalmente de la comunidad 

de Angra dos Reis. 

Las comunidades Guaraní Mbya de Maricá, Angra dos Reis y Parati, reclaman la 

implantación del Bachillerato/Ensino Medio en sus comunidades. La creación de una 

Licenciatura Intercultural permanente en Río de Janeiro podría satisfacer las demandas 

de profesores y profesoras indígenas de este estado. El curso de Magisterio Indígena, 

que finalizará en 2025, podría ser el camino para la creación permanente de una 

Licenciatura Intercultural Indígena en colaboración con otras universidades del estado de 

Río de Janeiro. 

Además de ofrecer acceso, también es necesario ofrecer medios de permanencia. 

Según Nobre (2016), el mayor problema señalado, además de las dificultades de acceso, 

es la dificultad que tienen los estudiantes indígenas para permanecer en sus estudios, 

debido a las numerosas dificultades impuestas por las universidades. Se observa que la 

estructura de las universidades todavía necesita cambiar mucho, tanto para recibir a 

estudiantes indígenas en uno sus grados regulares, como para ofrecer licenciatura 

indígena específica. 

 Profesores indígenas investigadores 

La intelectual indígena Célia Xakriabá (2021), refiriéndose a su introducción en el 

territorio académico, dice que la hizo asumir el compromiso de contribuir a la 

construcción de otras epistemologías nativas, dando relevancia a la producción de 

conocimiento indígena en el ambiente académico y en otras agencias, en la ciencia del 

territorio. Para ella, los indígenas tienen una tarea desafiante, porque no basta sólo 

reconocer el conocimiento tradicional, es necesario también reconocer a los 

conocedores. 

En este sentido, la ya innegable multiculturalidad de América Latina plantea a la 
universidad la necesidad de transformarse, de reconceptualizar su noción 



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
tradicional de educación y de variar las formas en que interactúan en ella sujetos 
de diferentes culturas y tradiciones igualmente distintas. Al mismo tiempo, es 
necesario reconocer el entre una tradición epistemológica y otra que los 
universitarios indígenas han tenido que atravesar en el transcurso de su 
escolaridad. Esta situación debe romper con la asimetría actual para convertirse 
en intercultural, y así estar en mejores condiciones de superar la discriminación 
y marginación de la que han sido objeto los saberes y conocimientos indígenas 
en los planes de estudio universitarios. De la invisibilización de sujetos y visiones 
del mundo, es necesario pasar a una revisión crítica y descolonizadora de los 
saberes indígenas; esto nos sitúa ante la necesidad de un ejercicio de 
reinterpretación y reubicación de los saberes universales (López; Prada, 2009, 
p. 436). 
 

Cuando pensamos en la importancia de que los profesores y profesoras indígenas 

sean investigadores/as, ya sea de su lengua y/o de su práctica pedagógica, porque ambos 

temas van de la mano, no podemos pasar por alto la importancia de las alianzas con las 

universidades en este proceso. D'Angelis (2020), señala que el 90% de las investigaciones 

sobre revitalización de las lenguas indígenasvi se realizan en las universidades públicas del 

país. El resto se distribuye entre ONGs, universidades privadas y agencias federales, a 

pesar de que no existen programas de revitalización de lenguas y formación de 

profesores/as indígenas que puedan ser conducidos eficazmente sin la participación de 

investigadores e investigadoras vinculados a las universidades públicas. 

La primera pregunta que debemos hacernos a este respecto es: ¿están las 

universidades públicas brasileñas en condiciones de responder a esta demanda 

(creciente) de las comunidades indígenas? Y la segunda es: ¿los lingüistas de esas 

universidades que investigan las lenguas indígenas están preparados para ese desafío 

concreto? Y la tercera: ¿es un lingüista todo lo que una comunidad necesita para un  

programa de revitalización lingüística? (D'Angelis, 2020, p. 203). 

Según este autor, aun con el número de universidades que forman investigadores 

en lenguas indígenas, no significa que la investigación esté comprometida o tenga 

aplicación en las comunidades que hablan las respectivas lenguas, porque sigue siendo 

un territorio en disputa. Hay investigaciones que adoptan una visión colonialista, en la 

que tanto la lengua indígena como la comunidad que la habla se convierten en “objetos 

de investigación”, por lo que ignoran o desatienden sus necesidades e intereses (p. 205). 

Comprender la existencia de esta disputa nos ayuda a esbozar los caminos que 

defendemos para que la universidad cumpla su papel. Los investigadores/as indígenas y 

no indígenas deben trabajar en conjunto con los líderes comunitarios para elaborar 

políticas de revitalización y fortalecimiento de las lenguas indígenas, “porque reconocer 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
la participación indígena en el trabajo epistemológico es contribuir al proceso de 

descolonización de las mentes y los cuerpos” (Xakriabá, 2021, p. 3). 

En este sentido, entendemos que las acciones de investigación en revitalización 

lingüística, como extensión de la universidad, deben partir del interés de la propia 

comunidad indígena, ya que “los procesos de revitalización de las lenguas minoritarias 

no tienen lugar si el interés y la voluntad de llevarlos a cabo no provienen de la(s) 

comunidad(es) afectada(s)” (D'angelis; Veiga, 2019. p. 175). 

 Producción de material didáctico y debate sobre la literatura indígena 

La elaboración de materiales didácticos bien construidos en lenguas indígenas es 

una demanda que parece lejos de ser superada. La falta de herramientas pedagógicas 

acordes con las lenguas y culturas de las comunidades es una realidad y en lugar de 

destinar recursos a proyectos que incluyan investigadores/as, lingüistas, pedagogos/as, 

maestros/as y líderes indígenas, el Estado envía a las comunidades libros diseñados para 

las escuelas no indígenas. De esta forma, como ocurre mayoritariamente en la 

producción académica, la producción de materiales didácticos que llegan a estas escuelas 

privilegia siempre la teoría producida en el centro. Es como si la cultura del otro fuera más 

fuerte (Xakriabá, 2021). 

El uso de materiales didácticos elaborados en la lengua materna del alumnado 

desempeña un papel esencial en el fortalecimiento de las identidades culturales y la 

preservación de estas lenguas. También promueve su modernización al adaptarlas a las 

demandas contemporáneas, permitiendo que se conviertan en herramientas vivas y 

dinámicas tanto dentro como fuera del contexto educativo. Es crucial que las lenguas 

indígenas ocupen espacios cada vez más privilegiados, incluso en textos de naturaleza 

diversa como los literarios, científicos y académicos. Esto significa reconocer y valorar el 

conocimiento indígena como una valiosa contribución a la producción escrita de un 

conocimiento más amplio e inclusivo. 

En esta línea, según Nobre (202ob), es necesario discutir el espacio que la 

Literatura ocupa en el área de las lenguas, pero más allá de eso, o incluso antes, debemos 

preguntarnos: ¿qué es la literatura indígena? Nobre, basándose en D'Angelis (2009), nos 

presenta dos ejes de tensión permanentes en la producción de la literatura escrita. El 

primero: el conflicto entre oralidad y escritura; y el segundo: el conflicto entre el deseo 



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
de autonomía frente a la existencia de modelos de escritura provenientes de la tradición 

europea. Al mismo tiempo que se tensionan, son dialécticos y, a la vez, generadores de 

tradiciones escritas. 

D'Angelis (2019), preguntándose si hay futuro para las lenguas indígenas en Brasil, 

señala la creación de una literatura indígena propia como una de las condiciones para que 

las lenguas indígenas sigan vivas: 

 
No me refiero aquí a los escritores indígenas que escriben y publican en 
portugués para el mercado editorial brasileño, cuyo público es 
fundamentalmente no indígena. Esos autores son importantes y desempeñan 
un papel importante en la construcción de una imagen positiva de los pueblos 
indígenas y sus culturas en el conjunto de la sociedad brasileña, pero sus obras 
no contribuyen al fortalecimiento ni a la supervivencia de las lenguas indígenas. 
Me refiero al desarrollo de una lengua indígena en diversos géneros textuales, 
e incluso al posible surgimiento de nuevos géneros, ni siquiera experimentados 
en la lengua oficial del país. Me refiero al enriquecimiento de la lengua indígena 
a través de la explotación de su potencial, nunca antes realizado (D'angelis, 
2019, p. 24). 
 

Por lo tanto, según Knapp (2016), cuando se habla de la lengua guaraní kaiowá, y 

en este caso podemos observar el mismo movimiento que ocurre en la lengua guaraní 

mbyá, la lengua portuguesa ha ocupado cada vez más espacios dentro del territorio, 

incluso a través de los jóvenes, mientras que la lengua indígena ha avanzado muy 

lentamente en su modalidad escrita. Según el autor, los pocos materiales escritos en la 

lengua indígena son para uso escolar, para alfabetización, por lo que no hay lectores en 

la lengua minoritaria, ya que no existe literatura sustancial en lengua guaraní. En este 

sentido, se hace cada vez más necesario que en los espacios de formación docente, 

debatan la producción de materiales específicos destinados a la lengua guaraní, con 

características lingüísticas propias para lectores indígenas. 

 Creación de concursos públicos para maestros indígenas 

Creemos que uno de los pasos importantes para el futuro de la escuela es el 

cumplimiento del objetivo (nº 15) incluido en el PNE (2001), que pretende establecer y 

regular, en los sistemas educativos estatales, la profesionalización y el reconocimiento 

público de los profesores/as indígenas, con la creación de la categoría de “profesor 

indígena” como carrera docente específica, con exámenes competitivos y títulos 

adecuados a las particularidades lingüísticas y culturales de las sociedades indígenas, 

garantizando a estos profesionales los mismos derechos que a los demás en el mismo 

sistema educativo, con niveles de remuneración correspondientes a su nivel de 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
cualificación profesional. 

Hasta la fecha, el sistema político ha presentado obstáculos para convocar 

concursos públicos específicos para los pueblos indígenas, así como para organizar 

planes de cargos y salarios adecuados. Esta dificultad es consecuencia de la falta de 

interés en solucionar este problema, la falta de asignación de recursos económicos y la 

falta de preparación de personal cualificado para llevar a cabo las tareas necesarias en 

este proceso. 

En el contexto de las comunidades Guaraní Mbyá de Río de Janeiro, por ejemplo, 

los profesores/as sufren el incumplimiento de este objetivo, ya que se enfrentan a una 

enorme inestabilidad profesional. Todos los años tienen que renovar sus contratos, y a 

veces la burocracia de este proceso acaba dificultando su contratación, lo que lleva a los 

profesores/as a pasar meses sin contrato, es decir, sin sueldo y a los alumnos sin clases. 

Además de los ejemplos mencionados, estos profesores no tienen un plan de carrera, por 

lo que no pueden reclamar una progresión funcional automática. 

La educación escolar indígena de calidad, también se basa en el principio de 

profesores/as estables y bien pagados. Los profesores/as indígenas, al igual que los no 

indígenas, no reciben los salarios que deberían, pero los profesionales indígenas cobran 

menos que los profesionales de las escuelas regulares no indígenas. Es extremadamente 

necesario garantizar salarios justos y estabilidad a los profesores/as indígenas. 

Consideraciones finales 

Es inasequible hablar del futuro de las escuelas indígenas sin hablar del acceso y 

permanencia de los pueblos indígenas en la educación superior, así como del lugar 

privilegiado que deben ocupar las lenguas indígenas en las escuelas. De esta manera, 

podemos decir que el conocimiento, la valorización y el fortalecimiento de la lengua 

indígena no sólo son principios fundamentales de la educación escolar indígena, sino que 

también son herramientas esenciales para reflexionar sobre el futuro de las escuelas 

indígenas. 

La lucha de las sociedades originarias exige respuestas firmes y eficaces a los 

ciclos de opresión y marginación a los que se enfrentan. Es esencial reconocer que las 

agresiones que sufren no son sólo físicas, sino también culturales, políticas y territoriales, 

a menudo legitimadas por sistemas estructurales de exclusión. 



¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
Sabemos que una de las razones por las que los pueblos indígenas quieren la 

escuela es para poder luchar por sus derechos y no ser engañados por los blancos. En 

este sentido, estamos de acuerdo con Caviedes (2016, p. 246) cuando dice que “uno de 

los desafíos de la antropología es cambiar la sociedad llamada “dominante” para que 

deje de engañar y explotar a los pueblos indígenas, destruir los prejuicios y reducir la 

ignorancia que sustenta la explotación de los pueblos indígenas. Este trabajo debe 

realizarse principalmente en las escuelas no indígenas”. 

Por lo tanto, nos atrevemos a decir, tal vez de manera utópica, que uno de los 

desafíos de la educación escolar indígena y no indígena es ofrecer oportunidades para 

una sociedad más igualitaria y justa, donde los racismos de Brasil sean desarraigados, 

fortaleciendo la conciencia de toda la sociedad, asegurando que la lucha indígena por sus 

derechos no sea sólo una cuestión periférica. De este modo, tenemos que tener 

esperanza de que la escuela, sí tiene futuro. De que la escuela es uno de los caminos hacia 

la transformación social que anhelamos. 

Por último, queremos destacar que en este texto hemos intentado abordar 

algunos puntos, teniendo en cuenta el proceso educativo que viven las sociedades 

indígenas y las necesidades presentes que podrían transformar el futuro. Lógicamente, 

cada tema podría generar un artículo, por lo que nuestras reflexiones no podrían abarcar 

todos los aspectos de la educación indígena que deberían ser debatidos. 

Referencias  
 
BANIWA, Gersem. História indígena no Brasil independente: da ameaça do desaparecimento 
ao protagonismo e cidadania diferenciada. Araucária. Revista Iberoamericana de Filosofía, 
Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, v. 25, n. 51, p. 263-290, 2022. ISSN 1575-
6823. e-ISSN 2340-2199. Disponível em: https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2022. Acesso 
em: 30 novembro. 2024. 

BUSQUETS, María Bertely. Enfoques postcoloniales y movimiento político y pedagógico 
intercultural en y desde Chiapas, México. In: Enfoques Postcoloniales. Relaciones Estudios 
de Historia y Sociedad, n. 141, invierno, p. 75-102, 2015. 

BRASIL. Constituição Federal de 1988. Promulgada em 5 de outubro de 1988. Disponível em 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituição.htm. Acesso em: 30 
novembro. 2024. 

BRASIL. Lei Nº 9.394, de 20 dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional. Ministério da Educação, Brasília, 1996. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm. Acesso em: 12 de novembro. 2024. 

https://dx.doi.org/10.12795/araucaria.2022
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constitui%C3%A7%C3%A3o.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%209.394-1996?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%209.394-1996?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm


Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Parecer Nº 14/1999. Dispõe 
sobre as Diretrizes Nacionais para o funcionamento das escolas indígenas. Brasília: 
Ministério da Educação. 14 set. 1999. Disponível em: 
http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/1999/pceb014_99.pdf. Acesso em: 22 nov. 2024. 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Parecer Nº 13/2012. 
Diretrizes Curriculares Nacionais para educação escolar indígena. Brasília: Diário Oficial da 
União, p. 18, 15 ju. 2012. Seção 1. Disponível em: 
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=10806 
pceb013-12-pdf&category_slug=maio-2012-pdf&Itemid=30192. Acesso em: 22 set. 2024.  

BRASIL. Plano Nacional de Educação (nº 10.172). Senado Federal, UNESCO, 2001. Disponível 
em: http://mapeal.cippec.org/wp-content/uploads/2014/07/Plano-Nacional-de-
Educacao2001.pdf. Acesso em: 25 nov. 2024. 

BRASIL. Resolução Nº 5, de 22 de junho de 2012. Define Diretrizes Curriculares Nacionais 
para a Educação Escolar Indígena na Educação Básica. Disponível em: 
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=11074-
rceb005-12-pdf&Itemid=30192. Acesso em: 14 de nov. 2024. 

BOURDIEU, Pierre. Capital cultural, escuela y espacio social. Mexico, 1997.  

CAVIEDES, Maurício. A escola intercultural indígena na Colômbia e no Brasil desde o ponto 
de vista da literatura antropológica: instrumento político indígena? Espaço Ameríndio, Porto 
Alegre, v. 10, n. 2, p. 224-252, jul./dez. 2016.  

D’ANGELIS, Wilmar. Aprisionando Sonhos: A Educação Escolar Indígena no Brasil. Campinas: 
Curt Nimuendaju, 2012.  

D’ANGELIS, Wilmar. Línguas indígenas no Brasil: urgência de ações para que sobrevivam. P. 
93-118. In: BOMFIM, Anari B.; COSTA, Francisco V. F. (Org.). Revitalização de língua indígena 
e educação escolar indígena inclusiva. Salvador: Empresa Gráfica da Bahia, 2014. P.45. 

D’ANGELIS, Wilmar; VEIGA, Juracilda. Revitalização linguística: o que aprendemos. In: 
D’ANGELIS, Wilmar. Revitalização de línguas indígenas: o que é? como fazemos. 1 ed. 
Campinas, São Paulo: Editora Curt Nimuendajú, 2019, v. 1, p. 169-183. 

D'ANGELIS, Wilmar. O papel das Universidades Públicas. In: Wilmar R. D'Angelis; Domingos 
B. Nobre. (Org.). Experiências brasileiras em revitalização de línguas indígenas. 1 ed. 
Campinas, São Paulo: Editora Curt Nimuendajú, 2020, v. 1, p. 203-213. 

KNAPP, Cássio. O Ensino Bilíngue e educação escolar indígena para os Guarani e Kaiowá de 
Mato Grosso do Sul. 2016. 423f. Tese (Doutorado em História) – Programa Pós-Graduação 
em História da Faculdade de Ciências Humanas da Universidade Federal da Grande 
Dourados, 2016. 

LÓPEZ, Luis Enrique; PRADA, Fernando. Educación superior y descentramiento 
epistemológico. In: LÓPEZ, Luis Enrique (Org.) Interculturalidad, educación y 
ciudadanía: perspectivas latinoamericanas. Bolívia: Plural editores, 2009. p. 427-451 

http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/1999/pceb014_99.pdf
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=10806
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=10806
http://mapeal.cippec.org/wp-content/uploads/2014/07/Plano-Nacional-de-Educacao2001.pdf
http://mapeal.cippec.org/wp-content/uploads/2014/07/Plano-Nacional-de-Educacao2001.pdf
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=11074-rceb005-12-pdf&Itemid=30192
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=11074-rceb005-12-pdf&Itemid=30192


¿Tienen futuro las escuelas indígenas? Un análisis a partir del lenguaje como componente curricular 

 
MARTÍNEZ, José Saturnino García. La equidad y la educación. Madrid: Los libros de la 
Catarata, 2017. 205 p.  ISBN: 978-84-9097-362-2. 

NOBRE, Domingos. Educação escolar indígena no Brasil: alguns desafios conceituais e 
político-pedagógicos. En: SARDINHA, C. A; TENORIO, A.; FREITAS, V. R. (Org.). Diversidade e 
o campo da educação. Macapá: Universidade Federal do Amapá, 2016. P.78. 

NOBRE, Domingos. Processos Educativos e Povos Indígenas: significados, práticas e 
disputas etnopolíticas no contexto contemporâneo. Movimento - Revista de Educação, v. 7, 
n. 13, p. 1-13, 2020a. Disponível em: https://doi.org/10.22409/mov.v7i13.43960. Acesso em: 25 
nov. 2024. 

NOBRE, Domingos. Os deveres do Estado no fortalecimento de línguas indígenas. En: 
D'ANGELIS, W.; NOBRE, D. (Org.). Experiências Brasileiras em Revitalização de Línguas 
Indígenas. Editora Curt Nimuendaju, 2020b. p. 125-144. 

PALADINO, Mariana; SOUZA, Ana Cláudia; GARCÍA, Stella Maris. Processos educativos e 
povos indígenas: significados, práticas e disputas étnico-políticas no contexto 
contemporâneo. Movimento - Revista de Educação, v.7, n.13, 2020. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/14-33. Acesso em: 9 dez. 2024. 

RIO DE JANEIRO. Currículo Referencial do Governo do Estado: Ensino Fundamental. 
Secretaria de Estado de Educação, 2022.  

TUBINO, Fidel. Del interculturalismo funcional al interculturalismo crítico. Lima: Red PUCP, 
2004. Disponível em: www.pucp.edu.pe/ invest/ridei/pdfs/inter_funcional.pdf. Acesso em: 9 
dez. 2024. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y educación intercultural. In: VIAÑA, Jorge; 
TAPIA, Luis; WALSH, Catherine. Construyendo interculturalidad crítica. La Paz: Andrés Bello, 
p. 75-96, 2010. Disponível em: http://www.uchile.cl/documentos/interculturalidad-critica-y-
educacion intercultural_150569_4_1923.pdf. Acesso em: 21 dez. 2024.  

XAKRIABÁ, Célia. Amansar o giz. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, n. 14, p. 110-117, jul. 2020. 

Notas 
________________________ 

i Según el Currículo de Referencia para el Estado de Río de Janeiro (2022), “el currículo de Río de 
Janeiro está anclado en el Documento de Orientación Curricular del Estado - DOC/RJ, que fue 
elaborado en colaboración por diversas instituciones, (i) la Unión Nacional de los Directores 
Municipales de Educación - UNDIME-RJ, (ii) la Secretaría de Estado de Educación - SEEDUC-RJ, (iii) 
la Unión Nacional de Consejos Municipales de Educación de Río de Janeiro - UNCME-RJ, (iv) el 
Consejo Estatal de Educación de Río de Janeiro - CEE-RJ y (v) profesores de las diversas redes y 
componentes curriculares” (p. 05). 

ii En el estado de Río de Janeiro existen cuatro escuelas indígenas guaraní mbyá: la Escuela 
Indígena Estatal Guaraní Tava Mirim, en la Comunidad Itaxi, en Parati Mirim, con sus anexos en 
las aldeas Guyraitapu (Araponga) y Rio Pequeno, barrios de Paraty (cambio reciente, donde ha 
dejado de ser anexo de la CIEGKKR, en agosto de 2024); y en Maricá, atendida por la Secretaría 
Municipal de Educación: Escuela Kyringue Aranduá, en la Aldea Ara Hovy, y Escuela Municipal 
Para Poty Nhe', en la Aldea Ka'Aguy Hovy Porã. Disponible en: 

https://doi.org/10.22409/mov.v7i13.43960
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/14-33
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/14-33
https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/14-33
http://www.pucp.edu.pe/
http://www.uchile.cl/documentos/interculturalidad-critica-y-educacion
http://www.uchile.cl/documentos/interculturalidad-critica-y-educacion


Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-20                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/abase/#fundamental/a-area-de- lenguajes Consultado el: 
03 dic. 2024.  

iii Las citas originales en portugués se han traducido al español.  

iv  Facultad Indígena Intercultural de la Universidad Estatal de Mato Grosso. 

v Facultad Intercultural Indígena de la Universidad Federal de Grandes Dourados. 

vi En este debate, cuando hablamos de investigación sobre la revitalización de las lenguas 
indígenas, también podemos pensar en un contexto más amplio como el de la investigación y la 
acción sobre la modernización y el fortalecimiento de las lenguas indígenas. “Parece coherente 
llamar “revitalización” a todas las iniciativas, acciones y procesos encaminados a restablecer la 
situación de una lengua hablada por el conjunto de la comunidad [...]. “Revitalización”, pues, 
tiene el mismo significado que “revigorización”, es decir, restablecer una situación en la que la 
lengua era vigorosa, pero partiendo de una lengua que sigue viva, aunque enferma, o incluso casi 
moribunda (Ivo, 2019, p. 46). 

 
Sobre las autoras 
 
Carolina Miranda de Oliveira 
Profesora  de la Universidad de Zaragoza. Doctora en Educación por la Universidad de Cádiz-
ES. Realizó estudios de máster en la Universidad de Cádiz – España. Es pedagoga formada por 
el IEAR/UFF. Es miembro del Grupo de Investigación: Espacios Educativos y Diversidad 
Cultural (CNPq), del Grupo de Investigación (HUM 936) Análisis de la Exclusión y de Las 
Oportunidades Socioeducativas - Universidad de Cádiz, es miembro y profesora colaboradora 
del Programa “Escolas do Territorio” (IEAR/UFF). E-mail: 
mirandadeoliveiracarolina@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2010-4926. 
 

Anna Beatriz Albuquerque Vecchia 
Doctoranda en Lingüística por el Programa de Posgrado en Lingüística de la UFRJ 
(PPGLin/UFRJ). Es pedagoga formada por el IEAR/UFF. Máster en Educación por el Programa 
de Postgrado en Educación (PPGEdu/UNIRIO). Es miembro del Observatório de Territórios 
Sustentáveis e Saudáveis da Bocaina (OTSS/FIOCRUZ), ) del Îande - Grupo de Investigación en 
Lenguas y Culturas Brasileñas-Universidad de Varsovia (Polonia), del Grupo de Investigación 
“Espacios Educativos y Diversidad Cultural” (CNPq) y miembro y profesora colaboradora del 
“Programa Escolas do Território” (IEAR/UFF). E-mail: bbiavecchia@gmail.com. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0001-5311-4245. 

 

Recebido em: 25/06/2025 
Aceito para publicação em: 08/07/2025 

http://basenacionalcomum.mec.gov.br/abase/%23fundamental/a-area-de-
mailto:mirandadeoliveiracarolina@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2010-4926
https://orcid.org/0000-0001-5311-4245

