
                                              

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

 

Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                           ISSN: 2237-0315  
Dossiê: (Re)lançar a indagação: A escola tem futuro? 

 

Escola hoje: tensões e desafios 

Escola hoy: tensiones y desafíos  
 
 

Vera Maria Candau 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio)  

Rio de Janeiro-Brasil 
Ana Paula da Silva Santos 

Universidade Estácio de Sá (UNESA) / 
 Secretaria Municipal de Educação de Duque de Caxias 

Rio de Janeiro-Brasil 
 
 
 

Resumo 
O crescimento de movimentos neoconservadores e neoliberais que cada vez mais tem adentrado o 
espaço educacional, assim como a presença dos movimentos sociais que com suas lutas continuam 
promovendo muitas iniciativas de visibilização das diferenças de caráter étnico-racial, gênero, 
sexualidade, deficiência e diversidade religiosa, tem gerado tensões no ambiente escolar. Diante do 
exposto, este estudo se propõe a problematizar o futuro da educação brasileira, retomando o título 
do livro organizado por Marisa Vorraber Costa em 2003: “A escola tem futuro?”. Para tanto, a partir 
das perspectivas intercultural crítica e decolonial, propomos uma educação “outra” que parta das 
necessidades dos grupos subalternizados e subjugados historicamente, subvertendo a lógica colonial, 
eurocêntrica, racista e patriarcal que estrutura a sociedade brasileira.  
Palavras-chave: Escola; Interculturalidade crítica; Decolonialidade. 

 

Resumen 
El crecimiento de movimientos neoconservadores y neoliberales que han ingresado cada vez más al 
espacio educativo, así como la presencia de movimientos sociales que, con sus luchas, siguen 
impulsando múltiples iniciativas para visibilizar diferencias de carácter étnico-racial, género, 
sexualidad, discapacidad y diversidad religiosa, ha generado tensiones en el entorno escolar. Teniendo 
en cuenta lo anterior, este estudio pretende problematizar el futuro de la educación brasileña, 
retomando el título del libro organizado por Marisa Vorraber Costa en 2003: “¿La escuela tiene 
futuro?”. Para ello, desde perspectivas interculturales críticas y descoloniales, proponemos una 
educación “otra” que parte de las necesidades de grupos históricamente subalternizados y 
subyugados, subvirtiendo la lógica colonial, eurocéntrica, racista y patriarcal que estructura la 
sociedad brasileña. 
Palabras clave: Escuela; Interculturalidad crítica; Descolonialidad. 

  

 



Escola hoje: tensões e desafios 

 

 Introdução 

Tempos difíceis nos desafiam a lidar com incertezas e desigualdades de diferentes 

matizes. As guerras na Europa e Oriente, a problemática das imigrações, o crescimento de 

grupos neofacistas, a pobreza e a fome, a crise ambiental cada vez mais eminente são 

questões mundiais que nos levam a refletir sobre o futuro da humanidade. Em especial, no 

Brasil, para além do impacto das questões anteriores, vivemos uma tensão no campo político 

ao longo dos últimos anos, representada pelo crescimento de grupos ultraconservadores e 

de extrema direita, o que vem causando um forte retrocesso nas políticas econômicas, 

sociais, culturais e educacionais.  

Em se tratando do campo educacional, vivemos um momento de grande 

questionamento de conquistas e avanços, especialmente em relação aos direitos dos grupos 

subalternizados historicamente e à necessidade de ressignificação da escola para o 

atendimento das demandas e necessidades destes grupos. Em contraposição a isso, uma 

concepção de educação que vem conquistando forte espaço nas mídias afirma que os 

processos educativos devem estar alinhados com conteúdos curriculares   abordados de 

forma “neutra” sem que haja o perigo de uma “doutrinação ideológica”, reforçando cada vez 

mais uma perspectiva técnica de educação. 

Como exemplo, temos o advento das chamadas escolas cívico-militares e uma 

específica “perseguição” a professores/as que supostamente são responsáveis por defender 

“ideias esquerdistas” em suas aulas. Nesta perspectiva, temas como raça, classe, gênero, 

sexualidade entre outros, precisam ser “banidos” do currículo escolar, mesmo que tais temas 

sejam legitimados por diversas leis e documentos oficiais ainda em vigor no âmbito 

educacional, como exemplo, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação, o Plano Nacional de 

Educação, as Diretrizes Curriculares Nacionais e a própria Base Nacional Comum Curricular, 

com todas as críticas a ela direcionadas.  

Para além dessa onda conservadora, também nos deparamos com políticas de cunho 

neoliberal que vem se intensificando na Educação desde os anos de 1990, onde organismos e 

instituições privadas cada vez mais adentram o espaço público e vem firmando as chamadas 

parcerias público-privadas (Freitas, 2014), que não só se comprometem com o financiamento, 

mas também com as questões curriculares, ou seja, passam a determinar o que vai ser 

ensinado nas escolas. A educação entendida como um direito passa a ser concebida como um 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
produto a ser vendido com possibilidades de uma alta lucratividade para os chamados 

“empresários da educação”. 

Diante deste cenário, temos uma tensão entre movimentos neoconservadores e 

neoliberais, mas também a presença dos movimentos sociais que com suas lutas continuam 

promovendo muitas iniciativas de visibilização das diferenças de caráter étnico-racial, gênero, 

sexualidade, deficiência e diversidade religiosa para que estas não sejam transformadas em 

desigualdades gerando preconceitos, discriminações, exclusões e violências múltiplas. Esses 

grupos, mergulhados no campo de disputas da educação, também denunciam o apagamento 

e o silenciamento de diversas culturas marginalizadas, tanto no contexto social, quanto na 

construção dos processos educativos na escola. Com isso, a necessidade de uma escola 

pautada na democracia, justiça social, equidade e respeito às diferenças se torna cada vez 

mais urgente na sociedade brasileira.  

Diante do exposto, como pensar o futuro da educação brasileira? Ou retomando a 

pergunta do livro referência do campo da educação que nos mobiliza para este texto: “A 

escola tem futuro?”i 

 Propomos uma educação “outra” que parta das necessidades dos grupos 

subalternizados e subjugados historicamente, reconhecendo e valorizando suas 

potencialidades, conhecimentos, saberes, práticas e visões de mundo, subvertendo a lógica 

colonial, eurocêntrica, racista e patriarcal que estrutura a sociedade brasileira.  

Nesse sentido, baseamos este estudo nas perspectivas da interculturalidade crítica e 

decolonialidade que propõem que nos situemos a partir dos sujeitos que foram inferiorizados 

e negados pelos processos de colonização e colonialidade, mas que resistem e constroem 

práticas, conhecimentos e saberes contra hegemônicos e insurgentes.  

Para tanto, organizamos este trabalho em três partes: iniciamos problematizando as 

relações entre a escola e as demandas das diferenças, destacando a influência das políticas 

neoliberais e o avanço do neoconservadorismo na sociedade. Em seguida, destacamos as 

perspectivas intercultural crítica e decolonialidade como ferramentas potentes para a 

compreensão das diferenças como riqueza pedagógica. Em um terceiro momento, 

vislumbramos pistas para pensarmos o futuro da escola em uma perspectiva de resistência, 

insurgente e contra hegemônica. Por fim, desenvolvemos algumas considerações finais. 

 



Escola hoje: tensões e desafios 

 

A educação escolar e as políticas neoliberais e neoconservadoras 

Nas últimas décadas, a consolidação de políticas neoliberais vem repercutindo 

fortemente na área da educação.  

Em geral, estas políticas colocam a ênfase em dois aspectos fundamentais: na 

avaliação e na gestão. No que diz respeito à avaliação se multiplicaram as avaliações em larga 

escala, os testes nacionais e internacionais que pretendem medir o desempenho dos alunos 

em determinadas áreas curriculares, particularmente matemática, ciências e língua materna. 

É baseado nos resultados destes testes que se pretende avaliar — será que podemos utilizar 

este conceito? — ou simplesmente medir a “qualidade” do ensino e, ao mesmo tempo, os 

professores bem-sucedidos são “premiados” através de sistemas de bonificações.  

Para Freitas (2014) os Parâmetros Curriculares Nacionais, inauguraram a lógica das 

avaliações externas servindo como orientação para um sistema nacional de avaliação em 

larga escala. Em um segundo momento, tem-se a defesa de uma “base nacional comum” 

associada a uma revisão das matrizes de referência dos exames nacionais, mostrando uma 

intrínseca relação entre as avaliações, objetivos e conteúdos de aprendizagem. Nesse 

sentido, há a ampliação do papel da avaliação no controle da escola, por definir os objetivos 

de ensino nos termos da obrigatoriedade de uma base nacional comum. 

Esta lógica vem se afirmando cada vez com maior força, a ponto de construir uma 

verdadeira “cultura da avaliação” que é a que termina por orientar os processos de ensino-

aprendizagem das escolas de ensino básico, segundo depoimentos de inúmeros 

educadores/as. Impressiona ver como os “rankings” de escolas, construídos a partir destes 

dados, influenciam a sociedade e exercem forte pressão sobre as escolas e os professores e 

professoras.  

Sobre esse aspecto, Freitas (2014) aponta que a organização do trabalho pedagógico 

na sala de aula ficou cada vez mais padronizado, esvaziando o trabalho pedagógico de 

professores/as, de modo a frear um possível avanço progressista e conduzir a instituição às 

necessidades de uma sociedade produtiva e aos interesses do crescimento empresarial.  

O autor salienta que a escola sempre foi um terreno de disputas ideológicas e, nesse 

sentido, os chamados “reformadores empresariais”ii da educação aprofundaram a função da 

avaliação, tornando-a responsável pela “indução da padronização” permitindo o controle da 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
cultura escolar, das relações interpessoais, das práticas pedagógicas, da seleção dos 

conteúdos, definindo assim o cotidiano da escola.  

Deste modo, os reformadores não desconsideram as relações culturais estabelecidas 

nas escolas, mas: 

[...] se sentem os “novos colonizadores” que trarão a “boa cultura” às camadas 
populares imersas na pobreza, na qual mergulharam por demérito próprio ou falta 
de oportunidade. A isso chamam de “responsabilidade social das empresas”. Com 
isso, tiram o foco da pobreza que eles mesmos geram e colocam os holofotes, 
primeiramente, sobre a escola (Freitas, 2014, p. 1090). 

Para garantir este processo investe-se na gestão dos sistemas de ensino, partindo-se 

do pressuposto de que esta permite o controle e o monitoramento do processo como um 

todo, identificando seus pontos débeis e investindo-se na operacionalização e na 

produtividade do sistema. Formas próprias do modelo de gestão do setor corporativo são 

aplicadas diretamente à educação, sem se considerar as especificidades deste âmbito, 

partindo-se implicitamente de que são adequadas em qualquer âmbito de “produção”.  

Esta lógica não é uma novidade e tem sido utilizada em muitos países. No entanto, 

vem sendo fortemente contestada. Foram amplamente divulgadas as afirmações de Diane 

Ravitch (2011), autora norte-americana com ampla experiência acadêmica e atuação na 

formulação de políticas públicas em educação nos Estados Unidos. Depois de vinte anos de 

envolvimento e apoio a estas políticas faz uma corajosa autocrítica e afirma que os efeitos 

destas políticas orientadas pelos princípios do mercado e da competição não foram positivos, 

o ensino não melhorou e os sistemas de premiação aos professores pelos resultados dos 

alunos nos testes terminaram por estimular formas de burlar os resultados, procurando-se 

ensinar aos alunos modos de lidar melhor — “truques” — com os testes padronizados. Suas 

palavras são contundentes: 

A testagem, eu percebi com desgosto, havia se tornado uma preocupação central 
nas escolas e não era apenas uma mensuração, mas um fim em si mesma. Eu comecei 
a acreditar que a responsabilização, conforme estava escrita na lei federal, não 
estava elevando os padrões, mas imbecilizando as escolas conforme os Estados e 
distritos lutavam para atingir metas irrealistas (Ravitch, 2011, p.27). 

Somado a esse cenário, temos em curso um projeto neoconservador que propõe um 

retorno a valores conservadores e reacionários de educação do caráter, preservação dos 

ideais da família tradicional e do patriotismo. Além disso, esses grupos vêm defendendo uma 

neutralidade ideológica, reforçando uma perspectiva técnica da educação, impedindo e 

criminalizando o debate de uma série de questões nas escolas relacionadas às temáticas de 



Escola hoje: tensões e desafios 

 

raça, gênero, sexualidade, tolerância religiosa, com a perseguição e punição de 

professores/as que estejam alinhados com essas temáticas. 

Um exemplo é o caso do Programa Escola Sem Partido, criado em 2004 como reação 

as práticas pedagógicas que seus defensores definem como doutrinação política e ideológica 

o que supostamente impacta na educação moral e religiosa como responsabilidade exclusiva 

da família (Miskolci; Campana, 2017). Mesmo que o projeto Escola sem Partido tenha sido 

considerado inconstitucional pelo Supremo Tribunal Federal (STF) recentemente, ainda 

continua produzindo influência no campo educacional, servindo de base para a construção 

de discursos de ódio e um pânico moral.    

Apesar da construção de um cenário tenso, conflituoso e hostil, diversos grupos e 

movimentos sociais continuam promovendo ações que tem como objetivo visibilizar as 

diferenças e garantir os direitos das pessoas inferiorizadas por suas marcas étnico-raciais, de 

gênero, sexualidade, religiosas. A luta para que as diferenças não sejam transformadas em 

desigualdades, preconceitos ou discriminações precisa ser constante e diária nos processos 

educativos, de modo a contribuir para a construção de uma sociedade democrática e justa, 

mesmo diante de tantos obstáculos instituídos pelas perspectivas neoliberais e 

neoconservadoras no âmbito educacional.  

A nossa aposta é pensar uma educação “outra” que mesmo diante de uma realidade 

marcada pela padronização e homogeneização encontre “brechas” para questionar, afirmar 

e valorizar as diferenças, transformando-as em riqueza. As perspectivas da interculturalidade 

crítica e decolonialidade a nosso ver, podem contribuir para a ressignificação da escola e, para 

além disso, nos permitir vislumbrar um futuro mais consciente e insurgente para a escola.  

 

A interculturalidade crítica e a pedagogia decolonial como ferramentas pedagógicas 

A interculturalidade vem assumindo cada vez mais um lugar de destaque no campo 

educacional. A partir dos anos de 1970 a expressão surge no contexto da América Latina 

associada à educação indígena, se tornando um processo plural, complexo e heterogêneo 

nos diversos países latino-americanos (Candau, 2023).  

No entanto, além da educação escolar indígena, que certamente é uma referência que 

está na origem do conceito e sua evolução, outros grupos contribuíram para a ampliação da 

discussão sobre as relações entre educação e interculturalidade. Entre eles, podemos 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
mencionar os movimentos negros latino-americanos, as experiências de educação popular 

realizadas ao longo de toda a América Latina, particularmente a partir dos anos sessenta, 

assim como o fato de, ao longo de 1980 e 1990, inúmeros países latino-americanos terem 

reconhecido em suas Constituições, o caráter multiétnico, pluricultural e multilíngue de suas 

sociedades. Como consequência, políticas públicas na área educativa precisaram contemplar 

as diferenças culturais.  

Assumimos a afirmação do caráter polissêmico da expressão educação intercultural. Em 

trabalho apresentado no XII Congresso da Association pour la Recherche Interculturelle (ARIC) 

realizado em Florianópolis em 2009, Catherine Walsh, professora da Universidad Andina Simon 

Bolívar (sede do Equador) e especialista no tema, em sua palestra de abertura do evento, 

distingue três concepções principais de educação intercultural (Walsh, 2009a). A primeira, que 

intitula de relacional, se refere basicamente ao contato e intercâmbio entre sujeitos 

socioculturais, entre suas distintas práticas, saberes, valores e tradições.  Esta concepção tende 

a reduzir as relações interculturais ao âmbito das relações interpessoais e minimiza os conflitos 

e a assimetria de poder entre pessoas e grupos pertencentes a culturas diversas. 

No que diz respeito à educação intercultural funcional, segunda concepção que 

menciona, parte da afirmação de que a crescente incorporação da interculturalidade ao discurso 

oficial dos estados e organismos internacionais tem por fundamento um enfoque que não 

questiona o modelo sociopolítico vigente na maior parte dos países, marcado pela lógica 

neoliberal. Neste sentido, a interculturalidade é assumida como estratégia para favorecer a 

coesão social, integrando os grupos socioculturais subalternizados à cultura hegemônica. 

Procura diminuir as áreas de tensão e conflito entre os diversos grupos e movimentos sociais 

que focalizam questões sócio identitárias, sem afetar a estrutura e as relações de poder 

vigentes. No entanto, colocar estas relações em questão é exatamente o foco da perspectiva da 

interculturalidade crítica, que constitui a terceira concepção. 

Trata-se de questionar as diferenças e desigualdades construídas ao longo da história 

entre diferentes grupos socioculturais, étnico-raciais, de gênero, orientação sexual, religiosos, 

entre outros.  

 Consideramos como elementos constitutivos da interculturalidade crítica os 

seguintes: supõe a inter-relação entre os diferentes grupos culturais, rompe com a visão 

essencialista da construção das culturas e identidades e afirma que a sociedade atual é 



Escola hoje: tensões e desafios 

 

marcada por intensos processos de hibridização que definem as identidades como abertas e 

em permanente construção. Trata-se de uma perspectiva que caminha na direção de uma 

educação voltada para a negociação cultural, enfrentando desafios marcados pelas relações 

desiguais de poder entre os diversos grupos culturais (Candau, 2014).  

O Grupo de Estudos sobre Cotidiano, Educação e Culturas (GECEC), do qual somos 

integrantes, vinculado ao Programa de Pós-Graduação em Educação da PUC-Rio, construiu 

coletivamente o seguinte conceito de educação intercultural crítica: 

A Educação Intercultural parte da afirmação da diferença como riqueza. Promove 

processos   sistemáticos   de   diálogo   entre   diversos   sujeitos — individuais e 

coletivos —, saberes e práticas na perspectiva da afirmação da justiça — social, 

cognitiva e cultural —, assim como da construção de relações igualitárias entre 

grupos socioculturais e da democratização da sociedade, através de políticas que 
articulam direitos da igualdade e da diferença (Candau, 2010). 

 

Reconhecemos, a partir deste conceito, a importância de compreender as diferenças 

como constitutivas dos sujeitos e que precisam ser valorizadas e afirmadas na dimensão 

educativa, contrapondo a ideia, recorrentemente percebida nas escolas, de que as diferenças 

são entendidas como um problema a resolver (Candau, 2012). 

Em se tratando da perspectiva da interculturalidade crítica, Walsh (2009b) ressalta que 

para além de se preocupar com a exclusão, subalternização e negação do outro pelas práticas 

de desumanização e subordinação que mantêm privilégios ocultando desigualdades, tal 

dimensão vai se ocupar das ações de resistências, oposição e insurgência construídas pelos 

sujeitos negados e subalternizados.  

Reconhecemos que a interculturalidade crítica está intimamente relacionada com a 

decolonialidade, no que se refere a um projeto não só epistêmico, mas político de construção 

de outros sujeitos, mesmo sofrendo as múltiplas formas de violências, dominações e de 

sociedades realmente inclusivas, plurais e justas. 

 Neste contexto, a articulação da perspectiva crítica da interculturalidade à 

decolonialidade visibiliza os dispositivos de negação do outro, e tenta construir relações — 

de saber, ser, poder e da própria vida — radicalmente distintas.  

 A decolonialidade vem se afirmando no campo das ciências sociais e, particularmente, 

da educação desde os anos 2000, a partir da produção acadêmica, congressos, grupos de 

pesquisas que vêm aprofundando a temática em diversas dimensões, assim como das 

práticas de diversos movimentos sociais. Tal perspectiva foi inicialmente promovida pelo 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
grupo “Modernidade-colonialidade”,iii formado por especialistas em diversas áreas, 

distribuídos de forma heterogênea por diferentes países americanos.  

 Para Balestrin (2013, p. 89) o grupo citado “Defende a “opção decolonial” — 

epistêmica, teórica e política — para compreender e atuar no mundo, marcado pela 

permanência da colonialidade global nos diferentes níveis da vida pessoal e coletiva”. 

 Deste modo, as pedagogias decoloniais são aquelas que partem das lutas dos sujeitos 

inferiorizados que, mesmo em situação de subordinação, são capazes de construir modos 

outros de existir, pensar, ser e agir. E ainda: 

Aquelas pedagogias que integram o questionamento e a análise crítica, a ação social 
transformadora, mas também a insurgência e intervenção nos campos do poder, 
saber e ser, e na vida; aquelas que animam uma atitude insurgente, de-colonial e 
rebelde. Aquelas pedagogias evidenciadas nos trabalhos “casa adentro” de muitos 
intelectuais-líderes afroamericanos e indígenas [...] (Walsh, 2009b, p. 27). 

  

 Ratificamos, portanto, que “[...] a perspectiva decolonial permite radicalizar a 

proposta da interculturalidade crítica” (Candau, 2023) propondo uma lógica contra 

hegemônica de construção de práticas insurgentes que questionem o modelo 

ocidental/moderno/colonial, possibilitando que os diversos sujeitos socioculturais possam ser 

respeitados e reconhecidos como produtores de conhecimentos.  

 Ter essa dimensão como horizonte pressupõe em assumirmos como educadores e 

educadoras um constante movimento de desconstrução da colonialidade, como também a 

iniciativa para a construção de modos outros de conceber a prática pedagógica, promovendo 

o diálogo intercultural entre diferentes sujeitos, conhecimentos e saberes.  

Deste modo, reiteramos que as perspectivas da interculturalidade crítica e da 

decolonialidade representam uma tomada de atitude, uma postura a assumir, um horizonte 

a perseguir em busca de uma educação que se insira em um projeto ético, epistemológico e 

político onde as diferenças culturais sejam reconhecidas e valorizadas no currículo, nas 

práticas pedagógicas, nas relações interpessoais, nos projetos escolares e, principalmente, 

no pensamento de educadores e educadoras comprometidos com uma sociedade mais 

democrática e solidária.  

A escola hoje: insurgência e reinvenção 

A partir do exposto, tendo presente a problemática atual da escola, marcada pelas 

políticas neoliberais e neoconservadoras, assim como pela padronização e o vínculo com uma 

visão da sociedade centrada na visão mercadológica, consideramos urgente questionar esta 



Escola hoje: tensões e desafios 

 

perspectiva, se quisermos nos comprometer com a construção de sociedades 

verdadeiramente democráticas, justas e equitativas, onde todos os sujeitos socioculturais 

possam se desenvolver de modo pleno, sem discriminações e preconceitos. Para tal, 

assumimos a opção de construir esta escola “outra” a partir das perspectivas intercultural e 

decolonial.  

Neste processo, consideramos que o primeiro é assumir uma postura insurgente. 

Insurgir não pode ser reduzido a resistir. Insurgir supõe desestabilizar. Desconstruir. Criar. 

Construir. Propor. Identificar perspectivas teórico-práticas que apontem para outro horizonte 

de sentido, outras formas de desenvolver processos educacionais que se confrontem com as 

tendências dominantes. Saberes e ações muitos dos quais já presentes no cotidiano de nossas 

escolas e outros espaços educativos que provocam a emergência de dinâmicas outras que 

apontam para processos educativos que rompem com a homogeneização e favorecem o 

protagonismo de sujeitos sociais silenciados. 

Insurgir está fortemente articulado com a urgência de se reinventar a escola. 

Reinventar não é negar a relevância histórico-social da escola. Reinventar exige reconhecer 

seu processo de construção. Sua configuração atual apoiada na lógica do que denominamos 

modernidade. Seus vínculos com uma visão homogeneizadora e monocultural dos processos 

educativos. Reinventar desafia a nós, educadores e educadoras, a construir novos formatos 

escolares, outras maneiras de organizar o espaço e o tempo escolares, os currículos, de 

dinamizar os processos de ensino-aprendizagem que permitam dar respostas aos desafios da 

contemporaneidade. 

Reconhecemos que muitos são os desafios no contexto escolar que impedem a 

construção de práticas pedagógicas interculturais e decoloniais. Enunciaremos três que 

consideramos fundamentais, sem querer afirmar que são os únicos.  

Um primeiro desafio é   desvelar as formas de colonialidade presentes no cotidiano de 

nossas sociedades e escolas. Reconhecê-las e nomeá-las, como afirma Maldonado-Torres 

(2007, p. 131), “nos textos didáticos, nos critérios para o bom trabalho acadêmico, na cultura, 

no sentido comum, na autoimagem dos povos, nas aspirações dos sujeitos e em muitos 

outros aspectos de nossa experiência moderna”.  

Estamos imersos em processos de colonialidade que estão naturalizados e 

profundamente introjetados no nosso imaginário individual e coletivo, nas nossas 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
mentalidades e nos juízos de valor que atribuímos a diferentes grupos socioculturais, seus 

conhecimentos e comportamentos. Os processos educacionais, em geral, reforçam a lógica 

da colonialidade, promovendo a homogeneização dos sujeitos neles implicados e 

reconhecendo como válido um único tipo de conhecimento, produzido a partir do referencial 

construído pela modernidade europeia, desvalorizando e inferiorizando conhecimentos 

construídos a partir de lógicas outras (Maldonado-Torres, 2011). 

Nesta perspectiva, desnaturalizar os processos de colonialidade constitui um desafio 

fundamental, assim como reinventar as culturas escolares, introduzindo em sua dinâmica a 

diversidade dos saberes produzidos pelos diversos sujeitos socioculturais.   

O segundo desafio está orientado a questionar fortemente o eurocentrismoiv. Tal 

enfoque afirma a pluralidade epistêmica presente nos diversos grupos humanos. Desenvolve 

uma visão da história multifacetada e plural, que não pode ser reduzida a uma linearidade. 

Reconhece as contribuições do eurocentrismo, mas nega sua universalidade. Afirma que se 

trata de uma produção particular que foi/é universalizada e que deve entrar em diálogo com 

outras epistemologias que foram negadas, inferiorizadas ou mesmo destruídas. Reconhecer 

esta realidade e promover processos de (re)construção de conhecimentos-outros é uma 

preocupação fundamental para se reinventar a escola na perspectiva intercultural e 

decolonial. 

Questionar o eurocentrismo nos desafia a problematizar o conhecimento escolar. 

Supõe ampliar a nossa concepção de quais conhecimentos devem ser objeto de atenção e, 

portanto, serem trabalhados na escola. Para tal, é importante estimular os alunos e alunas a 

reconhecerem os saberes presentes em suas comunidades de referência, apresentá-los na 

sala de aula, convidar pessoas que são referência para diferentes grupos por sua sabedoria, 

pertencentes a comunidades indígenas, de matriz afro-brasileira, grupos populares, etc., para 

participar da dinâmica escolar, assim como identificar diferentes materiais e textos escolares 

— vídeos, músicas, páginas web, etc. —, que permitam trabalhar a ecologia de saberes no 

cotidiano escolar. 

Outro grande desafio é a superação dos dualismos que, articulados com a 

colonialidade, estão fortemente arraigados em nossas sociedades e nos processos 

educativos. Estes dualismos priorizam um polo da relação — o europeu, civilizado, masculino, 

branco, moderno, racional, negando as contribuições dos grupos socioculturais e 



Escola hoje: tensões e desafios 

 

epistemologias que são consideradas pertencentes ao passado e que devem ser superadas 

pela lógica moderna eurocêntrica. Somente promovendo o diálogo intercultural entre 

diferentes sujeitos, saberes e práticas poderemos reinventar a escola. 

Na reflexão pedagógica, a temática das diferenças não é nova. No entanto, é 

importante ter presente que hoje assistimos um alargamento da temática das diferenças nos 

processos educativos. A perspectiva intercultural tem se afirmado e promovido uma nova 

sensibilidade para o reconhecimento das diferenças presentes no cotidiano das escolas. 

Diferenças de gênero e sexualidade, étnico-raciais, religiosas, entre outras. Todavia, ainda são 

incipientes as buscas de construir um cotidiano escolar que trabalhe, positivamente, as 

diferenças e promova um diálogo entre os diversos sujeitos socioculturais nele presentes. 

Quando defendemos a necessidade de reinvenção da escola, não significa 

desconsiderarmos o que já foi produzido em relação aos processos educativos, mas 

reconhecermos que essa configuração foi construída com base na modernidade e que, 

portanto, sinalizam a ocorrência de práticas monoculturais e padronizadoras nos espaços 

escolares. 

Reafirmamos que esta reinvenção da escola já está em marcha. Já existem 

experiências “insurgentes” de organizar currículos, espaços e tempos, o trabalho docente, as 

relações com a comunidade, de conceber a gestão de modo participativo, enfatizando as 

práticas coletivas, utilizando múltiplas linguagens e tecnologias, assumindo um conceito 

amplo e plural de sala de aula, etc. Reconhecê-las, visibilizá-las e apoiá-las é uma tarefa 

urgente. 

Concluindo... 

Ao trazer novamente a memória do questionamento de Marisa Vorraber feito no livro 

“A escola tem futuro?”, publicado há mais de 20 anos atrás, procuramos refletir sobre 

algumas transformações significativas ocorridas no espaço escolar que influenciaram a 

construção de uma escola democrática, plural e inclusiva. 

Entre tensões e controvérsias, embora o neoliberalismo e neoconservadorismo 

tenham encontrado amplo espaço dentro do cenário educacional, a força e a insurgência de 

sujeitos e grupos socioculturais diversos tem mobilizado a sociedade e a escola para o 

enfrentamento do discurso neoliberal e conservador, os preconceitos, discriminações, 

racismo, machismo, homofobia, capacitismo, entre outros aspectos. 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Essa tensão está posta e nos convida a assumir um posicionamento enquanto 

educadores e educadoras em defender cada vez mais a escola como o espaço das diferenças, 

local onde de forma alguma, as violências e dominações que ocorrem na sociedade podem 

encontrar brechas para se instalarem e produzirem mais violências e dominações. 

A naturalização de processos educativos pautados na colonialidade permanecem 

introjetados nos cotidianos escolares e, além disso, são reforçados elegendo como um único 

tipo de conhecimento válido, aquele pertencente a matriz moderna e eurocêntrica. Se não 

pensarmos em modos de desconstrução desta lógica, consequentemente ficaremos 

impedidos de favorecer dinâmicas guiadas pelo diálogo intercultural. 

Romper com a colonialidade presente na educação brasileira constitui, portanto, um 

desafio fundamental para a democratização dos processos educativos e reconhecimento dos 

diferentes grupos socioculturais, suas potencialidades, visões de mundo, conhecimentos e 

saberes.  

Nesta perspectiva assumimos a perspectiva intercultural e decolonial que 

consideramos potente para apoiar insurgências e promover a reinvenção da escola para que 

possa favorecer processos de empoderamento e valorização dos que foram desumanizados 

e subalternizados historicamente. Uma educação digna que contribua para a formação de 

seres mais humanizados e felizes.  

 
Referências  
 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política, Brasília, n. 11, p. 89-117, maio/ago. 2013. 
 
CANDAU, Vera Maria. Diferenças, educação intercultural e decolonialidade: temas 
insurgentes. In: CANDAU, Vera. Maria. (Org.) Cotidiano, educação e culturas: realizações, 
tensões e novas perspectivas. Rio de Janeiro, RJ: Editora dos Autores, 2023. p. 45-60. 
 
CANDAU, Vera Maria. Educação intercultural: entre afirmações e desafios. In: MOREIRA, 
Antonio. Flavio; CANDAU, Vera Maria. (Org.) Currículos, disciplinas escolares e culturas. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. p. 23-41. 
 
CANDAU, Vera Maria. Diferenças culturais, interculturalidade e educação em direitos 
humanos. Educação & Sociedade, Campinas, v. 33, n. 118, p. 235-250, jan./mar. 2012. 
 
CANDAU, Vera Maria. Educação Intercultural: mapa conceitual. (documento de trabalho). 
Departamento de Educação. PUC-Rio. 2010. 
 



Escola hoje: tensões e desafios 

 

COSTA, Marisa Vorraber (Org.). A escola tem futuro? Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 

FREITAS, Luiz Carlos de. Os reformadores empresariais da educação e a disputa pelo 
controle do processo pedagógico na escola. Educação e Sociedade, Campinas, v. 35, n. 129, 
p. 1085-1114, out./dez. 2014.  
 
MALDONADO-TORRES, Nélson. Las humanidades y el giro decolonial en el siglo XXI. 
Analéctica, Buenos Aires, n. 21, p. 1-9, mar. 2017. 
 
MALDONADO-TORRES, Nélson. El pensamiento filosófico del “giro descolonizador”. In: 
DUSSEL, Enrqiue; MENDIETA, Elle; BOHORQUEZ, Carlitos (Ed.). El pensamiento filosófico 
latinoamericano, del Caribe y “latino” 1300-2000. México: Siglo XXI, 2011. p. 683-697. 
 
MALDONADO-TORRES, Nélson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de 
un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (Ed.) El giro decolonial. 
Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: 
Universidad Javeriana-Instituto Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo del Hombre 
Editores, 2007. p. 127-167. 
 
MISKOLCI, Richard; CAMPANA, Maximiliano. “Ideologia de gênero”: notas para a 
genealogia de um pânico moral contemporâneo. Revista Sociedade e Estado, Brasília, v. 32, 
n. 3, p. 725–748, set. 2017. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (Ed.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
Latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, 2005, p. 227-277. 
 
RAVITCH, Diane. Vida e morte do grande sistema escolar americano: como os testes 

padronizados e o modelo de mercado ameaçam a educação. Porto Alegre: Sulina, 2011. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de)colonialidad: perspectivas críticas y políticas. In: 
Congreso da Association Pour La Recherche Interculturelle, Florianópolis. Anais XII Congresso 
da Association pour la Recherche Interculturelle (ARIC). Florianópolis: UFSC, 2009a. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e Pedagogia Decolonial: In-surgir, Re-existir e 
Re-viver. In: CANDAU, Vera. Maria (Org.). Educação Intercultural na América Latina: entre 
concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7Letras, 2009b, p. 13-42. 

 
Notas 
_______________________ 

i Livro organizado por Marisa Vorraber Costa intitulado: “A escola tem futuro?” Publicado pela 
editora DP&A em 2003. 
ii Segundo Freitas (2014), o termo é uma tradução de Corporate reformers , termo cunhado pela 
pesquisadora Diane Ravith (2011)  que indica uma coalisão entre políticos, mídia, empresários, 
empresas educacionais, institutos e fundações privadas e pesquisadores que sustentam a ideia de que 
o mercado e o modo de organizar a iniciativa privada é uma forma mais coerente para “reconstruir” a 
educação americana, do que as propostas feitas pelos educadores que atuam nas escolas. 



Revista Cocar. Edição Especial N.38/2025 p.1-15                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
iii Os representantes principais deste grupo são: o filósofo argentino Enrique Dussel, o sociólogo 
peruano Aníbal Quijano, o semiólogo e teórico cultural argentino-norteamericano Walter Mignolo, o 
sociólogo porto-riquenho Ramón Grosfoguel, a linguista norte-americana radicada no Equador 
Catherine Walsh, o filósofo porto-riquenho Nelson Maldonado Torres, o antropólogo colombiano 
Arturo Escobar, dentre outros. 
iv Segundo Quijano (2005) o eurocentrismo se refere a uma perspectiva de conhecimento e um modo 
de produzir conhecimento que demonstram o caráter do padrão mundial de poder centrado na 
Europa.  

 
Sobre as autoras 
 
Vera Maria Ferrão Candau 
Possui Doutorado e Pós-doutorado em Educação pela Universidad Complutense de Madrid. 
Assessora experiências e projetos socioeducativos no país e no âmbito internacional, 
particularmente em países latino-americanos. Tem ampla experiência de ensino desde a 
escola básica aos cursos de licenciatura, mestrado e doutorado. É coordenadora do grupo de 
Pesquisas sobre Cotidiano, Educação e Cultura(s), através do qual tem desenvolvido 
sistematicamente pesquisas sobre as relações entre educação e cultura(s). E-mail: 
r.sousalima@uol.com.br. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6987-6885. 
 
Ana Paula da Silva Santos 
Possui Doutorado em Educação pela PUC-Rio. É integrante do Grupo de Pesquisas sobre o 
Cotidiano, Educação e Cultura(s) (GECEC - PUC-Rio). É professora do Programa de Pós-
graduação em Educação da UNESA inserida na linha de Políticas, Gestão e Formação de 
Educadores, professora dos cursos de graduação em Pedagogia e Educação Física da UNESA 
e Professora formadora no Departamento de Pesquisa e Formação Continuada Paulo Freire 
(DPFPF) na Secretaria Municipal de Educação do município de Duque de Caxias/RJ.  E-mail: 
apss.sol@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0755-2484. 
 
 
Recebido em: 25/06/2025 
Aceito para publicação em: 03/07/2025 

mailto:r.sousalima@uol.com.br
https://orcid.org/0000-0001-6987-6885
mailto:apss.sol@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0755-2484

