
                                              

Programa de Pós-Graduação em Educação 
       Universidade do Estado do Pará  
                       Belém-Pará- Brasil                   

 

Revista Cocar. V.23 N.41/ 2025 p. 1-16                          ISSN: 2237-0315  

 

Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 

For less reductionism, rhizomatize the curriculum 
 
 

Sirley Lizott Tedeschi 
Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul  

Dourados - Brasil 

 
 
Resumo 
O texto é um ensaio teórico construído por meio de revisão de literatura, o qual objetiva analisar, em 
um primeiro momento, a epistemologia reducionista ainda presente nos currículos que, com base no 
cartesianismo, pretende produzir identidade de raiz única. Em um segundo momento, discutir a 
potência dos currículos na produção de identidades-rizoma. Para a análise e discussão, recorre, 
principalmente, às reflexões de Glissant (2003; 2021), Deleuze (1974; 1988), Deleuze e Guattari (2011), 
Hall (2003), entre outros, e entende que currículos interessantes são aqueles que produzem devires, 
que se assemelham a raízes gramíneas acentradas que se engalfinham sem hierarquização, que se 
retroalimentam das múltiplas conexões transversais e caóticas. Desse modo, pretende contribuir na 
construção de possibilidades curriculares menos reducionistas e mais rizomáticas. 
Palavras-chave: Currículos; Cartesianismo; Rizomas. 
 
 
Abstract 
This text is a theoretical essay developed through a literature review, aiming first to analyze the 
reductionist epistemology still present in curricula which, based on Cartesian thought, seeks to 
produce a single-rooted identity. In a second moment, it discusses the potential of curricula in 
fostering rhizomatic identities. For analysis and discussion, the essay primarily draws on the 
reflections of Glissant (2003; 2021), Deleuze (1974; 1988), Deleuze and Guattari (2011), Hall (2003), 
among others, and argues that compelling curricula are those that generate becomings, resembling 
decentralized grass roots that intertwine without hierarchy and are nourished by multiple transversal 
and chaotic connections. In this way, the essay aims to contribute to the development of less 
reductionist and more rhizomatic curricular possibilities. 
Keywords: Curricula; Cartesianism; Rhizomes. 

 

 

 

 

 



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

Introdução 

Para produzir uma “compreensão” dos seres e das ideias, o pensamento ocidental, 

conforme Glissant (2021), sempre colocou a exigência de transparência como princípio. Ele 

diz que, de acordo com essa epistemologia, “para poder te ‘compreender’ e, portanto, te 

aceitar, devo reduzir tua densidade a essa escala ideal que me fornece fundamentos para 

comparações e, talvez, para julgamentos. Preciso reduzir” (Glissant, 2021, p. 219, grifo do 

autor).  Salienta que até agora a imagem do homem-sujeito centrado sobre si, unificado e 

coerente, fixo e permanente − que fez de sua imagem a ordem da semelhança, mascarando-

a de um ente universal, matizado de racismo e de colonialismo − constantemente vem 

impedindo o acontecimento daquilo que ele define como Relação. Conforme o escritor 

martinicano, Relação é uma forma de leitura das pluralidades culturais e identitárias vigentes 

nas sociedades modernas onde o “Um” se transforma em pluralidade e o “Eu” se transforma 

em um nós abrangente e dinâmico. Ou seja, “o Um é substituído pelo plural, o absoluto, pelo 

relativo, a hierarquia, pela relação igualitária, a História, pelas histórias” (Damato, 1996, p. 

185). 

Com base nas reflexões de Édouard Glissant sobre a noção de Relação −  conceito que 

aparece diretamente ligado “à imagem marcante da ‘identidade-rizoma’, da qual o autor se 

serve, a um só passo, para definir sua poética relacional e introduzir a problemática da 

alteridade, que trata como ‘o pensamento do Outro’” (Lima, 2016, p. 9, grifo do autor) – nós 

nos propomos a analisar/discutir, por um lado, a epistemologia reducionista ainda presente 

nos currículos e que pretende produzir identidade de raiz única – expressão utilizada pelo 

autor martinicano como referência ao cartesianismo e à metáfora arbórea do conhecimento. 

Por outro lado, a analisar/discutir a potência dos currículos na produção de identidades-

rizoma – expressão também utilizada por Glissant (2005) e inspirada em Deleuze e Guattari 

(2011) para inventar/produzir/fabricar outras possibilidades epistemológicas de compreender 

o mundo, neste caso, mundo-rizoma no qual todos têm necessidade de todos, onde todas as 

culturas têm necessidade de todas as culturas.  

Na forma de ensaio teórico, esta pesquisa propicia dialogar com às reflexões de 

Glissant (1981, 2005, 2021), Deleuze (1988, 1974), Deleuze e Guattari (1992, 2011), Hall (2003), 

Bhabha (2013), entre outros, e contribuir na construção do conhecimento para pensar 

possibilidades curriculares menos reducionistas e mais rizomáticas.  Entendemos que todas 

as identidades se prolongam numa relação com o Outro e, portanto, desejamos currículos 



Revista Cocar V.23. N.41/2025 p. 1-16                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
interessantes que produzam devires e relações de saberes e poderes a partir da imagem do 

rizoma; currículos que se assemelham as raízes gramíneas acentradas, currículos que se 

engalfinham sem hierarquização, currículos que se retroalimentam das múltiplas conexões 

transversais e caóticas. Trata-se de currículos que, ao se abrirem ao inesperado e inusitado, 

rompem com as amarras que lhe foram impostas, e sabem que “o critério mais importante 

para selecionar e priorizar saberes/culturas, conhecimentos/pensamentos ou disponibilizar 

signos em um currículo é a vida” (Paraiso, 2023, p. 128). 

Sobre reducionismos – ou sobre a identidade-raiz 

  Foram muitos os ruídos provocados por Foucault (2016) ao anunciar em As palavras e 

as coisas que “o homem não passa de uma invenção recente, uma figura que não tem dois 

séculos, uma simples dobra de nosso saber, e que desaparecerá desde que este houver 

encontrado uma forma nova (Foucault, 2016, p. XXI).  Ao anunciar que o homem-sujeito 

centrado sobre si mesmo não é um fato dado, um ser concreto, o autor reforça a ideia de que 

ele é apenas efeito da episteme que começa a ser construída no final do século XVIII, portanto, 

apenas uma figura do saber do seu tempo. Bruni (2006) argumenta que as novas ciências que 

surgem naquele contexto – Filologia, Biologia, Economia – “ao romperem com a forma 

clássica do modo de ser do saber – a representaçãoi – colocam em seu lugar o Homem 

pensado como origem, sujeito e ser da linguagem, da vida e do trabalho” (Bruni, 2006, p. 34). 

Portanto, Foucault (2016) anuncia a morte do Homem que as ciências e a filosofia 

estabeleceram como modelo, “o Homem de Razão e o Homem de Bem, senhores da ordem, 

competentes para o exercício da exclusão do Outro” (Bruni, 2006, p.35). 

Embora a filosofia grega, especialmente a filosofia platônica, já tinha instituído a ideia 

de uma razão universal e de um sujeito uno e idêntico, dotado de capacidade para 

pensar/conhecer a origem de tudo o que existe, ressaltamos que, na filosofia grega, a verdade 

se manifesta fora do âmbito do sujeito, e este pode acercar-se daquela pelo filosofar. A 

filosofia moderna – principalmente a filosofia cartesiana – embora se aproprie desses ideais, 

inverte a perspectiva grega; agora é o sujeito que, utilizando-se de seu intelecto, descobre as 

verdades. Por isso Foucault (2016) avalia Renè Descartes, filósofo racionalista do século XVII, 

como uma das figuras representativas da invenção desse homem/sujeito/idêntico a si mesmo 

e dotado de capacidade para esclarecer a ordem do mundo.  



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

Descartes (1973) toma a Dúvida Metódica como um caminho que parte de uma série 

de peripécias humanas para legitimar esse sujeito cognoscente. Ternes (2000) defende que a 

Dúvida Metódica: 

 
 [...]suspeita da tradição escolástica, transpõe as ilusões dos sentidos, distingue o 
sonho da vigília, desembaraça-se da loucura (não posso ser como aqueles 
insensatos...), desmarcara o Gênio Maligno, e, por fim, aporta na primeira evidência. 
Enfim, apesar de tudo, Eu Penso! Cogito! (Ternes, 2000, p. 60, grifo do autor). 

 

 Nas Meditações Metafísicas, o filosofo francês afirma que “após ter pensado bastante 

nisto e ter examinado cuidadosamente todas as coisas, cumpre concluir e ter por constante 

que esta proposição, eu penso, eu existo, é necessariamente verdadeira todas as vezes que a 

enuncio ou que a concebo em meu espirito” (Descartes, 1973, p. 100, grifo do autor). Ao 

postular duas substâncias distintas – mente e matéria –, Descartes (1973) estabelece o 

dualismo que marca fortemente a filosofia desde então. Ele acreditava que o sujeito 

individual, colocado no centro da “mente” seria dotado de uma capacidade de explicar todas 

as coisas por meio de um reducionismo capaz de extrair os elementos essenciais e irredutíveis 

de todas as coisas. Cogito ergo sum, enfatiza Hall (2003): 

 
[...]era a palavra de ordem de Descartes: ‘Penso logo existo’ [...] Desde então, esta 
concepção do sujeito racional, pensante e consciente, situado no centro do 
conhecimento, tem sido conhecida como o ‘sujeito cartesiano’” (Hall, 2003, p. 27, 
grifo do autor). 
 

Instaura-se, desse modo, a ordem da razão e se produz, para utilizar uma expressão 

de Foucault (2016) uma distância incontornável entre “as palavras e as coisas”. O mundo se 

torna, apenas, nossa representação, “mundo-visão, visão de um sujeito solitário, ausente 

desse universo apenas contemplado” (Ternes, 2000, p. 60).  

Como efeito dessa epistemologia racionalista − que se propaga a partir de Platão e se 

consolida na modernidade com Descartes − Glissant (2005) afirma que os povos da Europa e 

as culturas ocidentais concebem toda a identidade como:  

 

[...]uma identidade de raiz única e exclui o outro. Essa visão da identidade se opõe à 
noção hoje “real”, nas culturas compósitas, da identidade como fator e como 
resultado de uma crioulização, ou seja, da identidade como rizoma, da identidade 
não mais como raiz única, mas como raiz indo ao encontro de outras raízes (Glissant, 
2005, p. 27, grifo do autor).  
 



Revista Cocar V.23. N.41/2025 p. 1-16                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
O autor martinicano reforça que o pensamento hegemônico do Ocidente se enraíza 

neste conceito de identidade, que chama de identidade-raiz, expressão tomada de Deleuze e 

Guattari (2011). Os filósofos franceses dizem que a Árvore ou a Raiz, imagem cartesiana do 

conhecimento, não para de desenvolver a lei do Uno – lei que enfraquece/mata toda a 

multiplicidade ao redor dela.  O conhecimento, nessa perspectiva, “é tomado como uma 

grande árvore, cujas extensas raízes devem estar fincadas em solo firme (as premissas 

verdadeiras), com um tronco sólido que se ramifica em galhos e mais galhos, estendendo-se 

assim pelos mais diversos aspectos da realidade” (Gallo, 2008, p. 76). A perspectiva arbórea 

remete à unidade, todas as ramificações remetem ao mesmo (raiz/caule). Essa metáfora 

inspirou uma triste imagem do pensamento − inclusive nos currículos − que não cansa de 

avaliar/julgar/nomear toda a multiplicidade a partir de uma unidade superior, identidade/raiz. 

Partindo da crítica de Deleuze e Guattari (2011), a noção de identidade-raiz, Glissant 

(2021) enfatiza que a metáfora arbórea do conhecimento − de raiz única com um tronco que 

toma tudo para si, matando o que está ao seu redor – se opõe à ideia de rizoma –, “raiz 

ramificada distribuída em redes na terra ou no ar, sem que nenhum tronco intervenha como 

um predador irremediável” (Glissant, 2021, p. 34). Ele toma o pensamento rizomático dos 

filósofos franceses como referência para aquilo que chama de “poética da Relação, segundo 

a qual toda a identidade se desdobra numa relação com o Outro” (Glissant, 2021, p.34). Isso 

implica a aceitação das diferenças e o relacionamento com o Outro sem a pretensão de impor 

nenhuma verdade.  

Desse modo, o autor faz emergir a noção de uma “totalidade-mundoii” em oposição à 

unicidade e universalidade. Contrapõe à ideia do Uno, à concretude da diversidade dos povos 

que habitam o mundo, às trocas constantes e ao contato dialógico, assim como, à 

interdependência e simbiose entre os diversos, que produz, como efeito, identidades-rizoma. 

No lugar do “eu”, sujeito universal, estável, unificado, proliferam novas imagens de 

subjetividades: “como socialmente construída; como dialógica; como inscrita na superfície do 

corpo; como especializada, descentrada, múltipla, nômade (Rose, 139, 2001); como efeito de 

práticas, em tempos e contextos específicos. Assim, os autores nos mostram novos modos 

de se perceber as culturas e dissolvem os pressupostos metafísicos que servem de 

fundamento a uma identidade abstrata e que se coloca como universal.   



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

 A poética da Relação de Glissant (1981) é uma maneira de pensar/frequentar o mundo 

que leva em conta a diversidade de todos os povos; que garante a todos os povos e culturas 

um lugar no mundo.  

 
O Diverso, que não é o caótico nem o estéril, significa o esforço do espírito humano 
em direção a uma relação transversal, sem transcendência universalista. O Diverso 
tem necessidade da presença dos povos, não mais como objeto a sublimar, mas 
como projeto a pôr em relação. O Mesmo requer o Ser, o Diverso estabelece a 
Relação. [...] Como o Mesmo se eleva no êxtase dos indivíduos, o Diverso se espalha 
pelo transporte das comunidades. Como o Outro é a tentação do Mesmo, o Todo é a 
exigência do Diverso (Glissant, 1981, p. 190). 
 

O autor nos faz ver que toda cultura é heterogênea e forma-se a partir “do contato 

necessário com outras culturas, não havendo, portanto, razão de ser para a perpetuação das 

noções de ‘origem’, ‘genealogia’ ou ‘princípio’, tão recorrentes nos discursos histórico e 

antropológico ocidentais” (Lima, 2016, p. 7, grifo do autor); nos faz ver que o diverso passa 

pela totalidade dos povo, das culturas, das comunidades; nos desafia a  desconstruir as 

grandes sínteses aglutinadoras que , no Brasil, nos fizeram esquecer “de tudo aquilo que 

arranha, desafina e desafia, ainda hoje, o seu desejo de construção de hibridações e 

amálgamas tecidas sem zona de contato densa, larga e duradoura” (Kiffer; Pereira,2021, p. 

20). Conforme os autores, em nosso país: 

 
O seu edifício letrado (o seu cânone) branco, e majoritariamente masculino, esqueceu 
de um conjunto imenso de vidas, modos de existir, vozes e corpos não brancos [...] 
multiplicando exclusões, impedimentos, silenciamentos, e também insurgências e 
reinvindicações antes pouco ou não ouvidas. Poderíamos ainda dizer, esquecidas? 
(Kiffer; Pereira,2021, p. 21). 

 

No entanto, essas vozes e corpos, modos de existir não brancos, cada vez mais estão 

adentrando espaços institucionais, derrubando barreiras e construindo caminhos. No que se 

refere às instituições educacionais, os currículos estão sendo pressionados a se 

rizomatizarem, a serem tecidos nos encontros dinâmicos de todas as possibilidades e 

potencialidades das humanidades, da mistura de todas as histórias − particulares ou coletivas 

− que são sempre diferentes, da abertura à multiplicidade e à errância.  Sob esse aspecto, só 

a diferença assegura a energia e a preservação do diverso nos currículos, onde todos os 

elementos heterogêneos entram em contato e se valorizam sem estabelecer nenhuma 

hierarquia.  

 



Revista Cocar V.23. N.41/2025 p. 1-16                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Sobre rizomatizar os currículos 

Nietzsche (1998) se referia ao homem como um animal que julga, e Descartes (1973) 

enfatizava a necessidade de reduzir para melhor conhecer. Decorre disso, em certa medida, 

aquilo que Skliar (2019) destaca, referindo-se a Elias Canetti: “Eu o conheço, disse ele 

orgulhoso antes de começar a sua difamação” (Skliar, 2019, p. 152). Usar epistemologias, 

linguagens, ações, para “enclausurar, para reduzir, para enjaular, para agravar, para injuriar, 

para apequenar, aprisiona, enclausura, reduz, enjaula, agrava e apequena, [...] sobretudo, a 

relação, a vida” (Skliar, 2019, p. 152).  

É preciso interromper as epistemologias do Uno, da Identidade Raiz que ainda marcam 

os currículos, pois, conforme Tedeschi e Pavan (2017), ao assumir a epistemologia ocidental, 

predominantemente identitária, a educação e o currículo, em certa medida: 

 
[...]ainda apostam na existência de princípios universais capazes de garantir o acesso 
às verdades essenciais, apostam nas grandes narrativas com explicações totalizantes 
sobre a vida e a sociedade e, principalmente, apostam na existência de um sujeito 
uno e idêntico. Mais que se apoiar nesses princípios, as instituições educacionais – 
entre outras – são encarregadas de transmiti-los, universalizá-los e naturalizá-los 
(Tedeschi; Pavan, 2017, p. 694). 

 

É preciso desconfiar de qualquer universalismo e essencialismo, de qualquer nostalgia 

por uma origem perdida, desconfiar de qualquer fim último para o qual a história se 

encaminharia de forma inevitável. Preferir a diferença à identidade, como destaca Corazza 

(2003). É preciso se recusar a entender o mundo com base em negações que sempre 

confirmam/afirmam o mesmo e o idêntico. “Sair da órbita da contradição. Reprimir ou 

libertar. Natureza ou cultura. Indivíduo ou sociedade. Sujeito ou objeto. Realidade ou 

aparência. Desejo ou civilização. Poder ou resistência” (Corazza, 2003, p.10). Para libertar a 

diferença, a autora destaca a necessidade “de um pensamento sem contradição, sem 

dialética, sem negação: um pensamento que diga sim a divergência[...]. Um pensamento não 

identitário” (Corazza, 2003, p.10). Em vez de “isto e não isto” reforçado pelo pensamento 

identitário, a diferença afirma o “isto, e aquilo e mais aquilo....”, conforme a autora. 

Em virtude disso, não devemos perguntar o significado ou significante de um currículo. 

Seguindo o pensamento de Deleuze e Guattari (2011), não se buscará nada compreender num 

currículo, “perguntar-se-á, com o que ele funciona, em conexão com o que ele faz ou não 

passar intensidades, em que multiplicidades ele se introduz e metamorfoseia a sua, com que 



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

corpos sem órgãos ele faz convergir o seu” (Deleuze; Guattari, 2011, p.18). Ao rizomatizar os 

currículos, a raiz principal já não existe, é abortada por raízes secundárias que se desenvolvem 

de forma muito diversa, como a grama, a erva daninha, raízes sem começo e sem fim e que 

se encontram sempre no meio. Conforme os autores: 

 
Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no meio, entre as coisas, 
inter-ser, intermezzo. A árvore é filiação, mas o rizoma é aliança, unicamente aliança. 
A árvore impõe o verbo ‘ser’, mas o rizoma tem como tecido a conjunção ‘e...e....e...’. 
Há nesta conjunção força suficiente para sacudir e desenraizar o verbo ser (Deleuze; 
Guattari, 2011, p.48, grifo do autor). 
 

Currículos que se rizomatizam estabelecem conexões e são heterogêneos.  Podem se 

conectar com tudo, pois qualquer ponto do rizoma pode se conectar com qualquer outro 

ponto. Diferente da árvore ou da raiz que intencionam sempre fixar um ponto, estabelecer 

uma hierarquia, o rizoma “não se presta a nenhuma hierarquização nem a ser tomado como 

paradigma, pois nunca há um rizoma, mas rizomas” (Gallo, 2008, p.76). Os currículos, nessa 

perspectiva, não recorrem aos refúgios generalizantes do universal como valor que os 

tranquiliza, ao contrário, eles contestam o universal generalizante e reivindicam a exigência 

das especificidades, das singularidades. 

Ao se rizomatizarem, os currículos sabem que “o Outro do pensamento está sempre 

posto em movimento pelo conjunto dos confluentes, onde cada um é transformado pelo 

outro e o transforma” (Glissant, 2021, p. 186); sabem da necessidade de eliminar qualquer 

exigência a priori de determinada racionalidade para poder pensar, para poder viver e ter 

todas as formas de existência comtempladas nos currículos; compreendem as identidades 

como sistemas de relação, como identidades-rizoma e questionam a identidade-raiz. Afinal, 

identidade-rizoma ou identidade-relação, para Glissant (2021), está ligada “à vivência 

consciente e contraditória dos contatos entre as culturas; está dada na trama caótica da 

Relação [...]; não idealiza nenhuma legitimidade como garantia de seu direito, mas circula em 

uma extensão nova” (Glissant, 2021, p.174). 

Decorre disso a necessidade de compreendermos, com Bhabha (2013), que todas as 

afirmações e sistemas culturais são construídos em espaços contraditórios e ambivalentes e 

que “as reivindicações hierárquicas de originalidade ou ‘pureza’ inerentes às culturas são 

insustentáveis, mesmo antes de recorrermos a instâncias históricas empíricas que 

demonstram seu hibridismo” (Bhabha, 2013, p.74, grifo do autor).  Ele diz que as mudanças 

culturais e as práticas transformadoras que se movimentam na instabilidade, práticas nem 



Revista Cocar V.23. N.41/2025 p. 1-16                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
sempre visíveis, não podem ser articuladas como práticas culturais sem o reconhecimento de 

um espaço indeterminado de ação dos sujeitos da enunciação. Destaca que esse espaço 

indeterminado ou “Terceiro Espaço”, embora não representável, “constitui as condições 

discursivas da enunciação que garantem que os significados e os símbolos da cultura não 

tenham unidade ou fixidez primordial e que até os mesmos signos possam ser apropriados, 

traduzidos, re-historicizados e lidos de outo modo” (Bhabha, 2013, p.74). 

Se estamos todos juntos nessa “totalidade-mundo”, na trama caótica da Relação, e se 

todos precisam de todos, como afirma Glissant (2021), precisamos considerar o “estar juntos” 

para pensar o que ocorre nos contextos escolares e curriculares. Neste caso, 

compreendemos com Skliar (2019) que o “estar juntos” não significa somente a potência do 

encontro ou a capacidade de desenvolver um projeto comum, mas, também, a impotência, o 

desencontro, o descobrimento das múltiplas fragilidades.   Para o autor, o “estar juntos” – 

juntos com as outras culturas, juntos com o diverso − tem a ver com estar no afeto, afetar e 

ser afetado e, nesse sentido, fazer coisas juntos no currículo não significa fazer “as mesmas 

ações nem uma identidade ou consenso entre pontos de vista, nem equivalência em seus 

efeitos pedagógicos” (Skliar, 2019, p.52). Ele destaca que: 

 
Se o que se concebe no interior das instituições educativas é um “estar juntos” sem 
percalços, perdemos o mais essencial da vida em comunidade: uma tensão 
incessante entre identidades e diferenças, a pluralidade das formas de vida, a 
possibilidade de transformar certas existências em outras e, o mais importante, o 
perceber que não há destinos traçados de antemão e que possivelmente, as escolas 
sejam o único lugar onde, para muitos indivíduos, põe-se em jogo a invenção de outra 
linguagem e a concretização de destinos diferentes (Skliar, 2029, p. 52, grifo do 
autor). 
 

 Vivemos durante muito tempo pressionados por um pensamento ocidental cuja maior 

ambição era a previsibilidade, a certeza – por isso a vontade de reduzir.  Ocorre que, com 

Glissant (2005), percebemos “que em matéria de relações culturais, ou seja, desses espaços-

tempos que as comunidades segregam em torno de si e enchem de projetos, de conceitos e 

frequentemente de inibições, a regra é a impossibilidade da previsão” (Glissant, p. 102). É o 

caos- mundoiii de Glissant (2005), “o choque, o entrelaçamento, as repulsões, as atrações, as 

conivências, as oposições, os conflitos entre a cultura dos povos na totalidade mundo 

contemporâneo” (Glissant, 2005, p. 99), produzindo sempre algo inesperado. 



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

E os currículos são lugares onde o caos-mundo adentra/precisa adentrar e, com ele, a 

diversidade epistemológica, o “encontro de elementos culturais vindos de horizontes 

absolutamente diversos e que realmente se crioulizamiv, realmente se imbricam e se 

confundem um no outro para dar nascimento a algo absolutamente imprevisível, 

absolutamente novo [...]” (Glissant, 2005, p. 17-18). Ocorre disso que a educação e o currículo, 

conforme Fleuri (2003), passam a ser entendidos:  

 

[...] como o processo construído pela relação tensa e intensa entre diferentes 
sujeitos, criando contextos interativos que, justamente por se conectar 
dinamicamente com os diferentes contextos culturais em relação aos quais os 
diferentes sujeitos desenvolvem suas respectivas identidades, torna-se um ambiente 
criativo e propriamente formativo, ou seja, estruturante de movimentos de 
identificação subjetivos e socioculturais (Fleuri, 2003, p. 31). 
 

Entretanto, as relações entre culturas diferentes não podem ser consideradas, nos 

currículos escolares e nas instituições sociais como um todo, a partir de uma lógica binária – 

negro/branco, centro/periferia, dominador/dominado, sul/norte, homem/mulher, 

normal/anormal, entre outros −, pois, conforme o autor, isso impede a compreensão da 

“complexidade dos agentes e das relações [...], a reciprocidade das inter-relações, [...] a 

pluralidade e a variabilidade dos significados produzidos nessas relações” (Fleuri, 2003, p. 24); 

pode , inclusive, levar a supor que quaisquer significados produzidos por um sujeito social são 

determinados de forma unidirecional pela referência cultural de outro sujeito. Ainda ressalta 

que: 

 
 Esse entendimento pode reforçar o processo de sujeição à medida que, ao enfatizar 
a ação de um sujeito sobre o outro, obscurece o hibridismo das identidades, a 
ambivalência e a reciprocidade das relações sociais, assim como a capacidade de 
autoria dos diferentes sujeitos sociais (Fleuri, 2003, p. 25). 
 

O que está sendo colocado em questão é a própria ontologia do Ocidente, ou seja, no 

lugar do “Eu” cartesiano – dono de si mesmo, orgulhoso e dominador – coloca-se o “sendo”, 

o ser em Relação de Glissant (2005). Por isso, não se trata de uma defesa das identidades, ou 

de uma pluralidade de identidades-raiz, “mas da indução à imaginação de uma identidade 

rizomática (ou submarina) constantemente afetada pelo de-fora (e o afetando), ainda que 

sem se dissolver num amálgama indefinido: trata-se sempre de soma, nunca de dissolução” 

(Theophilo, 2022, p. 1018).  



Revista Cocar V.23. N.41/2025 p. 1-16                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
Nessa perspectiva, rizomatizar os currículos significam estar aberto para pensar o 

impensado, o ainda não pensado do pensamento curricular, o diferente de si, o seu outro, a 

exterioridade. E, precisa ter presente, segundo Corazza (2003), que esse pensamento “nada 

é sem as forças efetivas que agem sobre ele e as indeterminações afectivas que o forçam a 

pensar de outro modo, pela criação de novos conceitos requeridos pela experiência real, e 

não apenas possível, dando lugar a novas experimentações de vida” (Corazza, 2003, p. 32). 

Portanto, ao mesmo tempo em que os currículos ainda marcados pelo reducionismo 

cultivam uma certa “repugnância singular em pensar a diferença, em descrever os 

afastamentos e dispersões, em desintegrar a forma tranquilizadora do idêntico” (Foucault, 

2008, p.13) − como se tivessem medo de pensar o outro, o diverso, a diferença, no tempo de 

nosso próprio pensamento;  ao se rizomatizarem, os currículos se afastam da pretensa calma 

que oferece o idêntico – o mesmo rosto, a mesma voz, os mesmos seres, os mesmos 

pensamentos – e se aventuram na diferença – diferença que projeta “o desforme, o 

indefinido, a perturbadora sensação do estranho sem nome” (Skliar, 2019, p. 69). 

Talvez por tudo isso, o pensamento de identidade como raiz, pensamento 

reducionista, que marca as culturas ocidentais e que, em certa medida, está presente nos 

currículos, se sente pressionado a se rizomatizar diante de políticas educacionais/curriculares 

e de movimentos de grupos minoritários que  fomentam o acesso e permanência, no espaço 

escolar,  dos sujeitos antes invisibilizados ou desconsiderados como sujeitos de 

conhecimento, assim como, do fortalecimento dos seus conhecimentos, demandas políticas, 

valores, corporeidade, condições de vida, sofrimentos e vitórias, como afirma Gomes (2012). 

Esses grupos socioculturais e raciais provocam/incomodam o currículo 

eurocêntrico/reducionista e abrem possibilidades de os currículos se rizomatizarem. 

Algumas considerações 

Vivemos um momento na história, segundo Mbembe (2018), em que a Europa deixou 

de ser o centro de gravidade do mundo. Entretanto, ele salienta que, tratando-se dessa 

reviravolta, estamos ainda aprendendo a dar os primeiros passos.  De resto, se tal declaração 

“nos é graciosamente concedida, se ela suscita perplexidade ou se, em vez disso, mergulha-

nos num tormento, uma coisa é certa: esse desmantelamento, também ele carregado de 

perigos, abre novas possibilidades para o pensamento crítico” (Mbembe, 2018, p. 11).  



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

Recordemos, com Glissant (2021), que o pensamento europeu sempre concebeu a 

identidade estabelecendo uma relação do mesmo com o mesmo e não em termos de 

pertencimento mútuo, de copertencimento a um mesmo mundo. Referindo-se ao autor 

martinicano, Mbembe (2018) salienta que, na verdade, existe um só mundo, o Todo-mundo, 

mas   composto por mil partes, composto de todos os mundos, “como se quisesse sublinhar 

a dimensão ao mesmo tempo epifânica e ecumênica do próprio conceito de humanidade – 

conceito sem o qual o mundo em si, em sua coisidade, nada significa” (Mbembe, 2018, p. 310).  

Romper com esse espelho moderno ocidental, que não para de girar sobre si mesmo, 

que reduz a diferença à identidade e, pensar a diferença e a vida, o semelhante e o 

dessemelhante sem reducionismos, são alguns dos grandes desafios do campo educacional 

e curricular. Dizemos isso pois, desde a antiguidade com Platão, passando por Descartes na 

modernidade, o ocidente, com sua epistemologia racionalista, se empenhou na construção e 

consolidação da identidade-raiz, tratando uma vez ou outra de esclarecer e limpar nossa 

consciência fratricida, nomeando/renomeando o Outro, não de qualquer forma, “mas a partir 

de nosso patrimônio a partir de nossa Consciência Humanitária, isto é, como ‘vítima’ – a ser 

socorrida, [...] a ser integrada [...] – ou como ‘culpável’ – que deve ser desmascarada” (Placer, 

2011, p. 80, grifo do autor). E fez isso na tentativa de convencer a todos de que o Ocidente 

sempre esteve comprometido com a alteridade.  

As instituições educacionais e seus currículos, historicamente, foram/são afetados por 

esses ideais e, de algum modo, têm dificuldade de lidar com as singularidades. Decorrem disso 

a necessidade e o desafio de construções/criações curriculares com perspectivas mais 

rizomáticas, e menos arbóreas; currículos que produzem identidades como perspectivas em 

devir, e não identidades-raiz, como totalidades consagradas.  

 Como saber se estamos nos afastando da vontade de conhecer/reduzir para melhor 

fixar/essencializar as identidades? Como saber se estamos dando os primeiros passos para 

rizomatizar os currículos? O que podemos dizer é que sempre que rizomatizamos os 

currículos nos afastamos da ideia de conhecimento da forma como compreendido pela 

epistemologia ocidental, pois compreendemos que conhecer não é buscar semelhança na 

diferença para melhor classificar; que conhecer não é “um trabalho de depuração para 

eliminar todas as diferenças espúrias e chegar ao cerne das ‘coisas’” (Corazza, 2003, p. 41, 

grifo da autora);  que o conhecimento não extrai e nem abstrai todas as diferenças para fazê-

las convergir ao Uno. Com Glissant (2021), dizemos que rizomatizar os currículos tem a ver 



Revista Cocar V.23. N.41/2025 p. 1-16                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
com reivindicar o direito a “opacidade” – “que não é o encerramento em uma autarquia 

impenetrável, e sim a subsistência em uma singularidade não redutível” (Glissant, 2021, p. 

2020). Reivindicar o direito à opacidade nos currículos significa negar a pretendida 

transparência do modelo universal traçado pelo pensamento ocidental. Significa reivindicar a 

descontinuidade, a temporalidade caótica, profetizar o desmantelamento do sistema de 

valores construídos pelo ocidente, assim como seu exercício sobre os demais povos, 

convocando o Ocidente, como pensa Glissant (2021), a dividir poética e politicamente esse 

direito.  

Se “o opaco não é o obscuro, mas ele pode sê-lo e ser aceito como tal, [se] ele é o não 

reduzível, que é a mais viva das garantias de participação e de confluência” (Glissant, 2021, 

p.222), então, currículos que se rizomatizam reivindicam “a opacidade do diverso, que anima 

a transparência imaginada da Relação” (Glissant, 2021, p.222), pois o imaginário não reduz, 

mas pressupõe o real sem determiná-lo a priori. 

Referências  

BHABHA, Homi Kharshedji. O local da cultura. 2.ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 
 
BRUNI, José Carlos. Foucault: o silêncio dos sujeitos. In: SCAVONE, Lucila; ALVAREZ, Marcos 
César; MISKOLCI, Richard (Orgs.). O legado de Foucault. São Paulo: Editora da UNESP, 2006, 
p. 33-43. 
 
CORAZZA, Sandra; TADEU, Tomaz. Composições. Belo Horizonte: Autêntica, 2003. 
 
DAMATO, Diva Barbaro. Édouard Glissant: Poética e Política. São Paulo: Annablume, 1996. 
 
DELEUZE, Gilles. GUATTARI, Félix. O que é Filosofia?. Rio de Janeiro: Ed. 34,1992. 
 
DELEUZE, Gilles. Diferença e Repetição. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 
 
DELEUZE, Gilles. GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Editora 
34, 2011. 
 
DELEUZE, Gilles. Lógica do Sentido. São Paulo: Perspectiva, Ed. da Universidade de São 
Paulo, 1974. 
 
DESCARTES, Renè. Meditações. São Paulo: Editora Abril, 1973. 
 
DESCARTES, Renè. Princípios da Filosofia. Portugal/Lisboa: Edições 70, 1997. 
 
FLEURI, Reinaldo Matias. Intercultura e educação. Revista Brasileira de Educação, n. 23, p. 
16-35, 2003. 



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

 
FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 
 
FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. São Paulo: Martins Fontes, 2016. 
 
GALLO, Silvio. Deleuze e a Educação. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 
 
GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora: UFJF, 2005. 
 
GLISSANT, Édouard. Le discours antillais. Paris: Seuils, 1981. p.190-201: Le Même et le Divers. 
Tradução de Normélia Parise. Disponível em: 
https://www.ufrgs.br/cdrom/glissant/glissant.pdf. Acesso em: 13 mar. 2023. 
 
GLISSANT, Édouard. Poéticas da Relação. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 
 
GLISSANT, Édouard. Traité du Tout-monde. Poétique IV. Paris: Gallimard, 1997. 
 
GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais, educação e descolonização dos currículos. 
Currículo sem Fronteiras, v.12, n.1, pp. 98-109, jan/abr. 2012, p. 98-109. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 7ª ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 
 
KIFFERR, Ana; PEREIRA, Edimilson de Almeida. Prefácio. In: GLISSANT, Édouard. Poéticas da 
Relação. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. p. 9-22. 
 
LIMA, Andrei Fernando Ferreira. O diverso como fundamento da(s) poética(s) da Édouard 
Glissant. non plus, n. 9, p. 4-13, 2016. 
 
MACHADO, Roberto. Deleuze, a arte e a filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 2009. 
 
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: n-1, 2018. 
 
NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Genealogia da Moral. São Paulo: Companhia das letras, 1998. 
 
PARAÍSO, Marlucy Alves. Currículos: teorias e políticas. São Paulo: Contexto,2023. 
 
PLACER, Fernando González. O outro hoje: uma ausência permanentemente presente. In: 
LARROSA, Jorge. SKLIAR, Carlos. (Orgs.). Habitantes de Babel: políticas e poéticas da 
diferença. 2ª ed. Belo Horizonte: Autêntica,2011. p. 79-89. 
 
PLATÃO. Diálogos. 5. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991. (Os pensadores). 
 
ROCHA, Enilce Albergaria. A. A poética do caos-mundo: diálogos entre oralidade e escrita. 
Psicanálise & Barroco – Revista de Psicanálise. v.4, n.1, p. 08-17, jun. 2006. 
 
ROSE, Nikolas. Inventando nossos eus. In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Nunca fomos 
humanos: nos rastros do sujeito. Belo Horizonte: Autêntica, 2001, p. 137-204. 

https://www.ufrgs.br/cdrom/glissant/glissant.pdf


Revista Cocar V.23. N.41/2025 p. 1-16                       https://periodicos.uepa.br/index.php/cocar 

 
 
SILVA, Franklin Leopoldo. Descartes: a metafísica da modernidade. São Paulo: Moderna, 
1993. 
 
SILVA, Tomaz Tadeu da. A produção social da Identidade e da diferença. In: SILVA, Tomaz 
Tadeu da (org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2000. p. 73-102. 
 
SKLIAR, Carlos. A escuta das diferenças. Porto Alegre: Mediação, 2019. 
 
TEDESCHI Sirley Lizott; PAVAN Ruth. Currículo e Epistemologia: a des-criação da 
identidade/universalidade e a criação da diferença/multiplicidade. Currículo sem Fronteiras, 
v. 17, n. 3, p. 678-698, set./dez. 2017. 
 
TERNES, José.  A morte do sujeito. In: PORTOCARRERO, Vera; BRANCO, Guilherme Castelo 
(Orgs.). Retratos de Foucault. Rio de Janeiro: NAU Editora, 2000. 
 
THEOPHILO, Gabriela Mitidieri. Errância e opacidade em Poética da Relação. Varia História, 
Belo Horizonte, vol. 38, n. 78, p. 1013-1020, set./dez. 2022. 

 
Notas 

 
i Representação, conforme a tradição filosófica ocidental, é entendida como a crença de que 
o homem possui as mais variadas ideias e de que estas representam a verdadeira ordem do 
mundo. Conforme Silva (1993), “para uma teoria realista do conhecimento [...] a 
representação é apenas o reflexo de objetos particulares ou então a transfiguração abstrata 
da ordenação do mundo material [...]. Em Descartes o que ocorre é o inverso: tudo o que 
temos primeiro são representações das quais se trata de atestar a realidade” (Silva, 1993, 
p.10). 
 
ii Para Glissant (2005), totalidade-mundo é um rizoma no qual todos têm necessidade de 
todos. Ele diz que enquanto não aceitarmos essa ideia, culturas estarão ameaçadas. Destaca 
que “não será nem através da força, nem através do conceito que protegeremos essas 
culturas, mas através do imaginário da totalidade-mundo, isto é, através da necessidade 
vivida do seguinte fato: todas as culturas têm necessidade de todas as culturas (Glissant, 
2005, p 156). 
 
iii Conforme Rocha (2006), “a noção de Caos-Mundo não é de natureza negativa. Ela não 
significa mundo caótico, desordem. Caos significa enfrentamento, harmonia, conciliação, mas 
também oposição, ruptura   intra   e entre   a   multiplicidade   de concepções das culturas que 
confluem umas nas outras na Totalidade-Terra concretamente realizada graças às revoluções 
dos povos e das minorias, e graças à revolução tecnológica” (Rocha, 2006, p.9). 
 
iv Em relação ao conceito de crioulização, Glissant (1997) diz: “Eu nomeio crioulização o 
encontro, a interferência, o choque, as harmonias e as desarmonias entre as culturas, na 



Por menos reducionismos, rizomatizar os currículos 
 

 
totalidade realizada do mundo-terra. [...] Minha proposição é que hoje o mundo inteiro se 
criouliza e arquipeliza” (Glissant, 1997, p. 194). 
 

Sobre a autora 
 
Sirley Lizott Tedeschi 
Doutora em Educação. Professora efetiva da Universidade Estadual de Mato Grosso do 
Sul/UEMS, atuando como docente permanente no Programa de Pós-graduação em Educação 
PPGED/UEMS. Lider do Grupo de Estudos e Pesquisas em Currículos, Diferenças e 
Epistemologias. Pesquisadora/colaboradora da Cátedra UNESCO "Diversidade Cultural, 
Gênero e Fronteiras" na Universidade Federal da Grande Dourados (UFGD) e do Centro de 
Estudos, Pesquisa e Extensão em Educação, Gênero, Raça e Etnia (CEPEGRE/UEMS). 
E-mail: tedeschi@uems.br  
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4557-8282  
 

Recebido em: 04/04/2025 
Aceito para publicação em: 05/05/2025 
 

 

 
  
 

mailto:tedeschi@uems.br
https://orcid.org/0000-0002-4557-8282

